
Esame di coscienza 
 
 
 
Santa Teresa d’Avila, Dottore della Chiesa, scrive pagine meravigliose sulla dignità e sul ruolo 
dell’anima. Poche persone, infatti, possono dire di conoscere o anche solo di aver provato a 
conoscere la propria anima, sebbene questa sia la cosa più importante che abbiamo. 
Non conoscere la propria anima equivale a non sapere chi siamo, perché certamente non 
è sufficiente, per conoscere sé stessi, limitarsi a considerare il proprio corpo. 
Il modo per conoscere la propria anima, continua Santa Teresa, è la preghierae la 
meditazione, perché l’anima, creata a immagine e somiglianza di Dio, viene da Lui svelata. 
Solo Dio conosce il vero valore dell’anima, e solo con l’aiuto di Dio si può veramente entrare 
in questo mistero. 
È dunque con l’aiuto di Dio che si può procedere ad un sincero esame di coscienza, cioè ad 
un’analisi onesta delle proprie debolezze, vizi e peccati. Dio conosce il cuore dell’uomo e i 
suoi pensieri, conosce le inclinazioni e le intenzioni più profonde, ed è quindi il solo che 
possa davvero illuminare su queste cose (cfr salmi 43, 93). 
Questa conoscenza di sé è necessaria perché altrimenti non è possibile avanzare nel 
cammino  spirituale, non è possibile vivere secondo la legge d’Amore che Dio ha predisposto, 
perché il peccato ostacola l’amore, ostacola l’anima che, incatenata ai vizi, non riesce a far 
posto a Dio: “Nessun servo può servire a due padroni: o odierà l’uno e amerà l’altro oppure 
si affezionerà all’uno e disprezzerà l’altro. Non potete servire a Dio e a mammona.” (Lc 16, 
13). 
È importante capire che non si può essere veri cristiani se non si intavola questa lotta 
al peccato, anzi, sperare nella salvezza eterna e contemporaneamente perseverare 
volontariamente nel peccato è una grave offesa a Dio, una presa in giro, come ribadisce più 
volte Sant’Alfonso Maria de Liguori. 
La lotta al peccato, cioè a tutto ciò che tiene l’anima incollata al mondo e incapace di elevarsi 
spiritualmente, risponde al comando che Gesù ci ha dato nel Vangelo: 
“Siate perfetti come è perfetto il Padre vostro celeste.” (Mt 5, 48). 

 
Ma come, allora, essere perfetti? Se l’uomo è così debole e costantemente soggetto al 
peccato, come può Gesù pretendere la perfezione? Può Dio imporre un comando così 
gravoso? Certo che no! 
Nessuno è perfetto e nessuno può pensare di esserlo (peccherebbe di superbia!): la 
perfezione consiste nell’uniformare la propria volontà a quella di Dio, nel lottare contro il lato 
umano e quindi nel fare il possibile per non cedere alle tentazioni. La perfezione cristiana, 
dunque, non è uno stato ma un obiettivo. 
Al contempo, Dio conosce la debolezza delle persone ed è sempre disposto non solo a 
perdonare chi si pente, ma anche a fornire tutti gli aiuti necessari affinché questa lotta 
produca i suoi frutti (preghiera, sacramenti, scritture, illuminazioni ecc). Dio non pretende mai 
cose fuori dalla nostra portata, e usa tutta la pazienza e l’amore di un Padre buono. 
Così come Dio è paziente con noi, allo stesso modo noi dobbiamo essere pazienti con noi 
stessi e non perderci d’animo, ma proseguire nel cammino con costanza e determinazione, 
non lasciandoci spaventare dalle cadute e dai peccati commessi. Chi si ferma e retrocede, nel 
timore di aver troppo offeso Dio per meritare il suo aiuto, provoca nel Signore un ulteriore 
dispiacere. 

https://percorsodifede.wordpress.com/inizio/non-smettere-di-pregare/


Molti santi, infatti, ritengono che talvolta sia proprio Dio che permette di essere colpiti da 
forti tentazioni, per mantenere l’anima umile. Non potendo quindi prevedere né il tipo di 
prove che dovremo affrontare, né la nostra reazione, né la ragione per cui queste ci vengono 
sottoposte, ciò che si deve fare è mantenersi vigilanti e fare frequentemente l’esame di 
coscienza, per mettere in luce tutto ciò che ostacola al progresso spirituale. 
L’umiltà come valore necessario per recepire gli insegnamenti di Dio 
Nel riconoscersi peccatori bisognosi dell’aiuto di Dio e nel fare penitenza, proponendosi di 
non peccare più, si compie il primo passo nella strada che conduce all’amore di Dio. Una 
persona incapace di vedere i propri difetti, e che dunque non analizza la propria coscienza, 
non può avvicinarsi a Dio, perché non è disposta ad accettare i suoi insegnamenti e a seguire 
le sue leggi. 
Ecco allora che si comprende il grande valore dell’umiltà, caratteristica propria di tutti i santi. 
Umile è Gesù, che adempie la volontà del Padre; umile è Maria, che si definisce serva del 
Signore; pecca di superbia, invece, Zaccaria: 
un angelo gli appare e gli comunica che sua moglie Elisabetta, da tutti creduta sterile, darà 
alla luce un bambino (che diventerà Giovanni il battista). Ma Zaccaria, mancando sia di fede 
che di umiltà, non fidandosi delle parole dell’angelo, replica che lui e sua moglie sono troppo 
vecchi per poter concepire un figlio. 
In questa risposta si vede prevalere tutto il lato umano di Zaccaria, che pure fa un 
ragionamento umanamente giusto (“sono troppo vecchio”), ma che automaticamente nega 
l’onnipotenza di Dio. 
Le conseguenze della risposta superba di Zaccaria sono notevoli: «Io sono Gabriele che sto al 
cospetto di Dio – gli risponde l’angelo – e sono stato mandato a portarti questo lieto 
annunzio. Ed ecco, sarai muto e non potrai parlare fino al giorno in cui queste cose 
avverranno, perché non hai creduto alle mie parole, le quali si adempiranno a loro tempo». 
Vediamo allora in questo episodio come l’umiltà, il riconoscersi peccatori pronti ad ascoltare 
Dio, sia assolutamente fondamentale. Ne abbiamo ulteriore conferma guardando 
all’annunciazione dell’angelo a Maria: 
similmente a quanto accadde a Zaccaria, Maria vede un angelo, che la avvisa che concepirà 
un figlio e che questi sarà il Figlio di Dio. Maria non mette in discussione le parole dell’angelo 
e non dubita neanche per un secondo. Si limita a chiedere “Come è possibile? Non conosco 
uomo” perché non era ancora sposata con Giuseppe. Maria non questiona sul fatto di per sè, 
che prende subito per vero, ma più semplicemente chiede le modalità per le quali questo 
avverrà. 
Il risultato della grandissima umiltà di Maria nell’accettare la volontà di Dio tutti lo 
conosciamo, perché è per mezzo di Lei che il mondo ha visto nascere il suo Salvatore. 
Anche Zaccaria imparò la lezione sull’umiltà. Dopo la nascita del figlio Giovanni, egli 
riacquistò finalmente la parola e lodò Dio per la sua misericordia. E non a caso è proprio 
Giovanni, figlio di Zaccaria ed Elisabetta, il precursore del Messia, colui che predica la 
penitenza dei peccati e la conversione, affinché dalle tenebre l’uomo possa finalmente 
riconoscere la luce. 

 
L’esame di coscienza 
A questo punto sarà chiaro perché è così importante riscoprire il valore dell’esame di 
coscienza, quale mezzo che consente, con l’aiuto di Dio, di perfezionarsi nell’umiltà e in tutte 
le virtù. Perché l’esame di coscienza sia efficace, occorre: 

• farlo con frequenza, ad esempio ogni sera, prima di andare a dormire, facendo un 
resoconto della giornata e interrogandosi sulla bontà delle proprie azioni/omissioni; 

• l’aiuto di Maria, che in qualità di Mamma celeste è solerte nel soccorrere i peccatori 
che la invocano. Molti santi, tra i quali Alfonso Maria de Liguori e Don Bosco, 

https://percorsodifede.wordpress.com/inizio/devozione-maria/


sottolineano i grandissimi frutti spirituali che produce la recita frequente del Santo 
Rosario; 

• mantenere la speranza e la fiducia in Dio, che perdona sempre chi è pentito ed ha il 
proposito di non commettere lo stesso errore. Per quante siano le cadute, ogni 
ostacolo si può superare ed anzi, queste spesso consentono proprio di mantenere 
l’umiltà, poiché chi crede di non commettere peccati o di commettere solo peccati di 
poco conto diventa inevitabilmente superbo, e la superbia allontana da Dio. 

 
Atto di dolore 
Mio Dio, 
mi pento e mi dolgo con tutto il cuore dei miei peccati, 
perché peccando ho meritato i tuoi castighi 
e molto più perché ho offeso te, 
infinitamente buono 
e degno di essere amato sopra ogni cosa. 
Propongo con il tuo santo aiuto di non offenderti mai più 
e di fuggire le occasioni prossime di peccato. 
Signore, 
misericordia, 
perdonami. 
 
Amen  

http://orizzonte.freeforumzone.com/d/8178725/-G-La-preghiera-pi%C3%B9-potente-il-Rosario-G-/discussione.aspx
http://orizzonte.freeforumzone.com/d/8178725/-G-La-preghiera-pi%C3%B9-potente-il-Rosario-G-/discussione.aspx

