4087

3/17 ottobre 2020
Quindicinale

Anno 171

[.A CIVILTA
CATTOLICA

Ricostruire il patto educativo globale

I1 custode delle specie. Gen 1,28 nel
contesto del Covid-19

U2. Per quanto tempo dovremo
cantare questa canzone?»

{Tutto & grazia»: san Francesco nello
spessore della storia

Tagikistan, 1l Paese al confine

San Girolamo, sedici secoli dopo la
sua morte

[La fantasia di Gianni Rodari

Intervista a mons. Mario Grech,
Segretario del Sinodo dei Vescovi




JUTTO E CRAZIA» SAN FRANCESCO
NELLO SPESSORE DELILA STORIA

Giancarlo Pani S.1.

Quando si pensa al Medioevo, molti sostengono che I'elemento es-
senziale dell’ascesi di quel tempo sia il rifiuto del mondo e la condanna
in blocco della vita terrena: I'affermazione, che & dato trovare anche
nei libri di storia, non & del tutto vera. Basterebbe dare uno sguardo
alle poche lettere che ci sono rimaste di san Francesco d’Assisi.

Una in particolare, scritta per un frate che chiedeva di essere
sollevato dal suo incarico, appare significativa per capire quanto egli
fosse radicato nel mondo e nella storia. E da collocare probabilmen-
te tra il 1221 e il 1223, quattro anni prima della sua morte, ma
costituisce una «perla» che ci fa conoscere la personalitd del santo,
in che modo aveva a cuore il Vangelo e come lo viveva realmente
nelle relazioni quotidiane.

Un documento che, pitt di altri poi tramandatici nel tempo, ri-
vela il vero volto di Francesco e fa capire quanto egli fosse attento
agli altri, disponibile, comprensivo, e nello stesso tempo capace di
applicare la parola del Signore ai casi concreti della vita. Se si con-
fronta questa lettera con diversi testi successivi — per esempio, con
limmagine che ne danno i Fioretti —, la differenza & enorme. E
noto tuttavia che tali testi, scritti a pitt di un secolo dalla morte di
Francesco, ne esaltano in modo eccessivo, e talora favoloso, la figura
e la santita, quale «modello ascetico inarrivabile, ma pitt da ammi-
rare che da imitare, perché autore di atti e scelte che solo lui poteva
compiere»’.

1. Cfr FRANCEScO D’Assisl, s., Scritti, Roma, Frati Editori di Quaracchi,
2009, 160 s.

2. G. Miccour, «Gli scritti di Francesco», in Francesco dAssisi e il primo secolo
di storia francescana, Torino, Einaudi, 1997, 55.

© La Civilea Cattolica 2020 IV 45-52 | 4087 (3/17 ottobre 2020)

45



46

ARTICOLI

La lettera rivela lo spessore umano e religioso del santo, il suo
modo di essere cristiano, ma anche l'essere il capo di una fraternita,
e insieme padre spirituale e amico.

C SE QUALCHE PERSONA TISARA DI OSTACOLO
PER AMAREILSIGNORE, DEVIRITENERLA
COME UNA GRAZIA.

La ragione della lettera di Francesco

Il punto centrale della lettera ¢ detto subito all'inizio: qualsiasi
cosa che ti impedisca di amare il Signore va ritenuta «una grazia.

«A fral,‘e N... ministro. Il Signore ti benedica. Io ti dico come posso,
per quello che riguarda la tua anima, che quelle cose che ti impediscono
di amare il Signore Iddio, ed ogni persona che ti sara di ostacolo, siano
[rati o altri, anche se ti percuotessero, tutto questo devi ritenere come una
grazia. E cosi tu devi volere e non diversamente. E questo tieni per e in
conto di vera obbedienza [da parte] del Signore Iddio e mia, perché io
so con certezza che questa & vera obbedienza. E ama coloro che ti fanno
queste cose. E non aspettarti da loro altro, se non cio che il Signore ti
dara. E in questo amali, e non prel,‘endere che siano cristiani mig/iori. E
questo sia per te pii che il romitorio».

La ragione della lettera & chiara. Un frate — si tratta di un «mi-
nistro», cioé del superiore di alcune comunita — ha forse gravi dif-
ficoltd con qualche membro di una fraternita, tanto da chiedere la
rimozione dall'incarico per ritirarsi in un eremo a vita di preghiera.
Non si tratta evidentemente di banali problemi di convivenza: c’&
qualcosa di pitt grave, che spinge il ministro a cercare un altrove in
cui vivere la sequela del Signore. Il richiamo di Francesco tuttavia &
fermissimo, quasi a dire: sii fedele al tuo mandato, non fuggire gli
ostacoli che trovi sulla tua strada, siano essi frati o altre persone che
vengono a frapporsi fra te e Dio. Amali! Perché questa ¢ la vera ob-
bedienza a quello che la vita ti chiede e ti offre ora, nel tuo presente
e nella responsabilita che ti & stata afhdata.

3. Cfr FRANCESCO D’AssIS], s., «Lettera a un ministro», in Ip., Scritti, 1-6, cit.,
165. A fronte si ha 'originale della lettera, che ¢ in latino.



SAN FRANCESCO NELLO SPESSORE DELLA STORIA

Francesco indica concretamente un esempio di discernimento
spirituale, di cui rivela il principio: <Tutto questo devi ritenere come
una grazia»'. Le difhcoltd che incontri e che ti sembrano insupe-
rabili devi considerarle e accoglierle in modo nuovo. Nel discer-
nimento egli sottolinea che le nostre relazioni con gli altri sono
certamente luogo di problemi, di incomprensioni e di scontri, ma
anche occasione per crescere, per maturare spiritualmente. E tutto
questo ¢ grazia. Francesco riporta alla vita quotidiana il senso dell’e-
sortazione spirituale di Paolo ai cristiani di Roma: «Noi sappiamo
che tutto concorre al bene, per quelli che amano Dio» (Rm 8,28).
Ribadisce quindi che le relazioni con gli altri, se costituiscono una
ragione di fondo delle difhcoltd, sono anche — inaspettatamente —
l'occasione di una formazione spirituale; a confronto con i problemi
della vita si matura, e questi sono un’opportunita in cui si manifesta
il Signore®. Talora le sorprese di Dio si rivelano 1a dove uno non le
avrebbe mai immaginate. Guardando in modo nuovo e diverso il
proprio modo di vivere e la prassi con cui ci si rapporta agli altri, si
pud cogliere proprio nelle difhcoltd un segno del Signore. «Lacco-
glienza di ogni dithcolta e di ogni fratello ¢ la vera obbedienza del
Signore Dio, ed anche quella di Francesco per il ministro»°.

La risposta concreta: «<Amali!»

Alla lettera (o alla richiesta del frate) Francesco risponde in
modo chiaro e lapidario: «Amalil». Amarli?... Come? Al modo di
Gestl, che si propone all'incontro, ma non si impone mai, perché ha
a cuore la liberta dell'uomo. Le difhcolta a cui si allude qui sono di
vario genere: situazioni di fatto che allontanano dal Signore, oppu-
re persone concrete che rovinano la vita, o ancora — osservazione
acuta per chi vive in una comunitd — i tuoi stessi fratelli che ti ren-
dono insopportabile il convento. Linsistenza di Francesco rivela un
ulteriore approfondimento spirituale: questa & «vera obbedienza». Il
concetto viene ribadito due volte nello stesso periodo.

4,  lvi.

5. Cfr C. Vaiany, Storia e teologia dell’esperienza spirituale di Francesco d'Assi-
si, Milano, Biblioteca Francescana, 2013, 211.

6. Ivi.

47



48

ARTICOLI

Obbedienza a chi? Certamente si tratta dell’osservanza dei
comandamenti, delle norme di rispetto comune, forse anche di
qualche indicazione di un superiore oppure dello stesso France-
sco. In ogni caso si tratta dell'obbedienza al Signore, 'obbedien-
za di chi compie il suo volere”. Va ricordato anche che gli inca-
richi nella vita francescana si chiamano «obbedienze». Quindi,
il frate chiede un’altra obbedienza, perché non riesce a portare a
compimento quella ricevuta. Francesco risponde che non ce n’e
un’alera!

L’amore e «l’essere un cristiano migliore»

Dopo aver chiesto di amare i fratelli, Francesco fa due osserva-
zioni che non possono non destare stupore. La prima: «E non aspet-
tarti da loro altro, se non cio che il Signore ti dard»®. Losservazione
non & facile da capire, ma, alla luce degli altri scritti di Francesco,
si pud intendere che nessuno puo farti nulla di pitt di quanto il Si-
gnore permette. Nella concretezza della tua storia il Signore ti da
questo. Sarebbe un altro modo per dire che quanto ti & capitato devi
ritenerlo come una grazia.

Forse potrebbe essere anche un’esortazione a non pretendere
dagli altri nulla di quanto noi non abbiamo prima sperimentato e
sofferto sulla nostra pelle. «Si pud ben pensare che qui Francesco
inviti a una grande circospezione nel volere qualcosa dagli altri che
prima non sia passato in noi stessi e nella nostra esperienza come
dono del Signore»’. Laffermazione potrebbe essere anche un cenno
a una massima di un Padre del deserto. Questi, un vecchio eremita
morente, a un discepolo che gli chiedeva una parola spirituale da
portare con sé per tutta la vita, disse: «Non insegnare mai nulla che

7. Ivi

8. FrRANCEsco D’Assisl, s., «Lettera a un ministro», 5, cit., 165. Qui la tra-
duzione dal latino potrebbe essere pit precisa: Et non velis aliud de eis, nisi quantum
Dominus dederit tibi, cioé: «Non pretendere da loro altro se non quanto il Signore
avra dato a te»; in altre parole, quanto il Signore ti avra concesso di sperimentare o
di verificare nella tua vita.

9. C. Vaiani, Storia e teologia dellesperienza spirituale di Francesco d’Assisi,
cit., 211.



SAN FRANCESCO NELLO SPESSORE DELLA STORIA

tu non abbia gid perfettamente praticato»'’. Il vero insegnamento &
quello che il Signore ti ha gia dato da sperimentare nella tua vita:
poiché lo conosci bene fino in fondo e lo hai verificato nell'intimo,
puoi consigliarlo agli altri.

NONPRETENDERE CHE LE PERSONE CHETI
RENDONO DIFFICILE LA VITA SIANO CRISTIANI
MIGLIORI: DIVENTA TUUN CRISTIANO MIGLIORE.

La seconda osservazione & pit intrigante: «E non pretendere che
siano cristiani migliori». Al di I3 di ogni lettura moralistica, Fran-
cesco parla qui dell'invito a essere segno vivente del Vangelo: abbi
lo sguardo di Gesti che si posa sulla Samaritana, sul paralitico alla
piscina di Siloe, su Nicodemo, sul cieco nato, su ognuno di noi,
per offrirsi senza chiedere garanzie. Non pretendere che [quelle
persone che ti rendono difficile la vita] siano cristiani migliori». Sii
pronto a un si 0 a un no, senza per questo smettere di amare. In al-
tre parole: accettali, accoglili, sii loro vicino, e soprattutto chiedi al
Signore di far diventare migliore te stesso nell’essere accanto a loro;
diventa tu «un cristiano migliore» nella tua vita, la vita di chi cerca
di prendere la propria croce e di seguire il Signore. Paradossalmen-
te, Francesco afferma che quel suo intimo desiderio di diventare «un
cristiano migliore» «non ¢ evangelico se nasce solo dall’aspirazione
a vivere pill in pace, perché chi accetta di mescolarsi coi peccatori
assieme a Cristo povero e obbediente e crocifisso, ha compiuto un
esodo da se stesso ben piti radicale di chi si isola in un romitorio»!.

La misericordia e il perdono

E davvero sconcertante I'insistenza di Francesco sul perdono, sia
che il fratello lo chieda, sia soprattutto se non lo chiede: abbi sempre
misericordia..., la misericordia del Signore, che non si stanca mai

10. Cfr G. Vannucct (ed.), Le parole dei Padri del deserto, Milano, Corsia dei
Servi, 1958, 61; S. CorraDINO, «Cuomo e la parola. La tentazione del “verbali-
smo™, in Civ. Catt. 2017 IV 447-458.

1. C.Paovrazzi, Lettura degli scritti di Francesco dAssisi, Milano, O.R., 1987, 186.

49



50

ARTICOLI

di perdonare e che perdona tutto senza nemmeno contare le volte.
«Non ci sia alcun frate al mondo, che abbia peccato quanto poteva
peccare, il quale, dopo aver visto i tuoi occhi, se ne torni via senza
il tuo perdono misericordioso, se egli lo chiede; e se non chiedesse
misericordia, chiedi tu a lui se vuole misericordia»'2. Linciso «quan-
to poteva peccare» indica che si tratta di una mancanza gravissima,
davanti alla quale si deve avere il coraggio di un’infinita misericor-
dia, quella del Vangelo.

Anzi, Francesco vuole nuovamente ribadirlo: «E se in seguito
mille volte peccasse davanti ai tuoi occhi, amalo piti di me per que-
sto, che tu possa attirarlo al Signore; ed abbi sempre misericordia di
tali fratellir'®.

Lo spessore dell’animo di Francesco

Nella lettera non si da l'interpretazione di un passo della Scrit-
tura, e nemmeno di una norma morale, ma si manifesta 'animo
pit intimo di Francesco, il cuore di chi ama il Signore e il fratello:
o ti dico come posso per quello che riguarda la tua anima...». La
forza dell'espressione «come posso» esprime non solo l'umilta del
santo, ma soprattutto la dedizione totale delle sue forze, I'impegno
per il fratello, poiché & in gioco la salvezza di un’anima. Tutto cio
riguarda «l fatto» della sua anima; il latino & molto concreto: de
faclo animae tuae.

Appare inoltre il rapporto personale tra Francesco e il ministro,
un rapporto chiaro e definito «fra me e te»: fra te che «ami il Signore
e ami me servo suo e tuo»'. Percio pud ordinargli di amare il fratel-
lo insopportabile, benché recidivo e incorreggibile. Anzi, di amarlo
pitt di quanto ami lo stesso Francesco.

Commentando la lettera, Erich Auerbach rileva che essa «con-
tiene, spinto al massimo, I'insegnamento a non sfuggire al male e
di non opporvisi; I'invito a non lasciare il mondo, ma a mescolarsi
al suo dolore e a soffrire appassionatamente il male, anzi a non de-

12. FrRANCEsco D’Assisl, s., «Lettera a un ministro», 9-11, cit., 165.
13. 1Ivi, 12, 165.
14. 1Ivi, 3, 165.



SAN FRANCESCO NELLO SPESSORE DELLA STORIA

siderare altro». B Pinsegnamento a non fuggire il male quando
ci si presenta, ma a resistergli, e perﬁno a shdare il malvagio. In
trasparenza emerge una pagina evangelica, un momento altissimo
del Discorso della montagna: «Avete inteso che fu detto: “Occhio
per occhio e dente per dente”. Ma io vi dico di non opporvi al mal-
vagio; anzi, se uno ti da uno schiaffo sulla guancia destra, tu por-
gigli anche laltra» (Mt 5,38-39). 11 Signore chiede non solo di non
interrompere il dialogo, ma anche di cercare in ogni modo, e fuori
da ogni logica di violenza, la strada che porta al cuore del fratello:
si tratta della disponibilita ad amare. Ela generosita di chi, vittima,
cerca la soluzione nella logica «llogica» dell’amore.
Linsegnamento ha una sottolineatura personalissima, rivolta
proprio al fratello: «E cosi tu devi volere e non diversamente»'®.

Fratelli di tutti

Losservazione non riguarda solo un precetto evangelico, ma
anche un modo nuovo dei frati di essere presenti nella societd. La
loro vocazione & quella di vivere insieme e accanto ai fratelli che
sono nel mondo, perché essi fanno parte di una fraternitd che vive
della generositd degli altri (sono dei «frati mendicanti»), e quindi
devono essere partecipi e unirsi ai loro drammi e perfino soffrire
con loro il male.

Anche l'opposizione risoluta al male Francesco la vede nell'unico
modo che Gesti ha insegnato nel Vangelo: lui, amico dei pubblicani
e dei peccatori, dona a tutti il perdono, e lo dona con generosita sia
a chi lo chiede, sia soprattutto a chi crede di non averne bisogno.
Percio, nella lettera, il discorso sull'accoglienza e sulla misericordia
riguarda la propria «conversione» all’altro, al fratello. Qui brilla di
nuovo un tratto di profonda umanita: i tuoi occhi facciano risplen-
dere il perdono del Padre. <Non ci sia alcun frate al mondo che
abbia peccato quanto poteva peccare, il quale, dopo aver visto i tuoi

15. Cfr E. AUERBACH, Mimesis. Il realismo nella letteratura occidentale, Torino,
Einaudi, 2000, 183. Il critico letterario e studioso di Filologia romanza ha definito
la lettera di Francesco «un’arma di persuasione» («eine Waffe der Beredsamkeit») e
I'ha inserita fra i capolavori del realismo di tutti i tempi (cfr ivi, 181-185).

16. FrRANCEsco D’AssIsl, s., «Lettera a un ministro», 3, cit., 165.



52

ARTICOLI

occhi, se ne torni via senza il tuo perdono misericordioso»”. «Per
due volte si insiste sugli occhi del ministro, quasi a concretizzare
nello sguardo del ministro I'appello ad un rapporto di misericordia
che non puo lasciare indifferente il fratello. Il rapporto che & qui de-
scritto tra il ministro e il frate & quello di persone che sanno guar-
darsi negli occhi, che trovano nello sguardo reciproco un appello
fondamentale per la loro stessa relazione»'®.

Francesco ¢ radicale, ma non ¢ rigido; ¢ rigoroso, ma non privo
di umanita e delicatezza; sa adattarsi alle persone con affetto e pa-
zienza, perché ha capito che chi ci converte e ci aiuta a essere vicini
agli altri & il Signore.

Al termine della lettera, la penitenza da dare. Qui si passa a
un’altra situazione che riguarda la confessione delle proprie colpe:
quando un fratello pecca, se non c’¢ il sacerdote, & invitato a confes-
sarsi a un fratello qualsiasi, e I'uno e l'altro non gli devono imporre
altra penitenza se non quella che Gesti ha dato all'adultera del Van-
gelo. «E questi [coloro che devono dare la penitenza] non abbiano
potere di imporre altra penitenza all'infuori di questa: “Va’ e non
peccare pit” (Gv 8,11)»'°. Quasi a dire: la sua vita & ricominciata ed
€ una vita nuova.

Una pagina per il nostro tempo

La lettera al ministro & stata definita «uno dei testi piti espressivi
del sentire e del modo di essere cristiano di Francesco». E un ri-
chiamo severo rivolto a tutti, ma insieme & un dono di misericordia
che ci & promesso, perché nella vita siamo chiamati a essere mano
tesa verso l'altro, pur essendo noi stessi peccatori. Ognuno di noi &
talora «ministro» di altri, talora ostacolo che si frappone tra Dio e i
fratelli. Il Vangelo che Francesco insegna a vivere ¢ per noi I'appello
a una fedeltd coraggiosa alla vita e la speranza in una misericordia
che tutti abbraccia.

17. Ivi, 9-10, 165.

18. C. Vaiani, Storia e teologia dell'esperienza spirituale di Francesco d'Assisi,
cit., 213.

19. FrRANCEsco D’AssIsl, s., «Lettera a un ministro», 20, cit., 167.

20. G. Miccouy, «Gli scritti di Francescov, cit., 51.



