
4067
7/21 dicembre 2019
Quindicinale
Anno 170

20
19

 I
V

 V
O

L
U

M
E

Il Papa incontra i gesuiti in 
Thailandia e Giappone

L’attesa dell’inatteso

Vita urbana e cittadinanza

Ogni coppia è un «giardino»: una 
prospettiva biblica

Tratta di persone e dignità del lavoro

Il viaggio di Francesco in Asia

Diego de Pantoja (1571-1618): dalla 
Spagna alla Cina 

Giovani e adulti: generazioni che 
hanno perduto la fede?

«Fedeltà», romanzo di M. Missiroli



ARTICOLI

424

L’ATTESA DELL’INATTESO

Giancarlo Pani S.I.

© La Civiltà Cattolica 2019 IV 424-430  |  4067 (7/21 dicembre 2019)

La nascita di Gesù apre – come è noto – la narrazione dei Van-
geli di Matteo e di Luca, con connotazioni diverse legate ai contesti 
storici in cui essi hanno preso forma. L’Antico Testamento, pur per-
meato dall’attesa del Messia, non dà riferimenti espliciti sull’evento, 
ma una serie di passi può aiutarci a scoprire il senso del racconto 
evangelico. Questi, nel loro insieme, si incentrano sul tema biblico 
della venuta di Dio per la salvezza del popolo e innervano la liturgia 
dell’Avvento in preparazione alla solennità del Natale.

Il libro che emerge di più è quello del profeta Isaia, che presenta 
quattro oracoli di epoca diversa e di vario genere letterario, ma uniti 
da una linea di fondo: un castigo angosciante e drammatico sta per 
incombere sul popolo di Dio, ed è di una tale gravità che pare non 
ci sia scampo. Quando non c’è più alcuna speranza di evitarlo, ecco 
giungere all’improvviso la salvezza, che supera ogni esperienza storica 
e rinnova il gesto creatore di Dio all’inizio del mondo. L’intervento 
divino si congiunge misteriosamente alla nascita di un fanciullo che 
ha per nome «Emmanuele», che significa «Dio con noi». 

«Una vergine darà alla luce un figlio...» (Is 7,14)

Nel primo oracolo (7,1-17) Isaia invita il re Acaz a chiedere un se-
gno. Si tratta di un fatto singolare, perché di solito è Dio a dare i segni. 
Nel rispondere, il re sembra discreto e timoroso: «Non voglio tentare 
il Signore» (v. 12), poiché chiedere segni vuol dire forzare il volere 
divino. In realtà Acaz respinge l’offerta: egli non vuole segni, poiché 
ritiene Dio lontano dalla sua vita e incurante dei bisogni dell’uomo. 
L’apparente pietà è considerata da Isaia un atteggiamento ipocrita, 



425

L’ATTESA DELL’INATTESO

perché il re sta per chiedere aiuto alla potenza dell’Assiria, dato che 
non ha fiducia nel Signore. «Se non avete fede, non sussisterete» (v. 9), 
afferma il profeta per dire che solo per la fede il popolo avrà vita.

Nonostante il sottrarsi di Acaz, il Signore non abbandona il suo 
proposito e manda al re un segno: la nascita di un bambino. «La gio-
vane è incinta e darà alla luce un figlio, che chiamerà Emmanuele: 
Dio-con-noi» (v. 14). La giovane donna è la sposa del re che non ha 
avuto ancora figli. La nascita realizza la promessa, assicura la conti-
nuità dinastica, legata al trono di Davide, e annuncia la salvezza. Il 
bambino si nutrirà di latte e miele, che sono segni della terra promessa 
e della benedizione divina.

Nel testo ebraico la giovane (‘almah) è una donna in età di ma-
trimonio. In quanto tale è «vergine», e così è stata intesa e viene pre-
sentata ancora prima dell’era cristiana, come documenta la versione 
greca dei Settanta («una vergine [parthenos] partorirà»). La nascita del 
figlio di Acaz, Ezechia, assicura la continuità della discendenza e trova 
compimento nelle generazioni seguenti, perché Dio è fedele alle sue 
promesse. L’erede di Davide, il Messia, sarà l’Emmanuele (cfr Mt 1,22-
23; 28,20), il Dio con noi, che si manifesta nella storia. Ma ciò che il 
testo mette in evidenza è l’iniziativa divina, che si dispiega anche no-
nostante il rifiuto e la resistenza del re. Nulla può fermare il progetto 
salvifico di Dio e l’efficacia della sua presenza in mezzo agli uomini.

L’Emmanuele, presagio di salvezza

Nel secondo testo (Is 8,1-15) ritorna il nome «Emmanuele». Una 
prima volta in un oracolo di condanna, di cui si dà la motivazione: 
contro l’arroganza di Resin, re di Damasco, e del figlio di Romelia, 
re d’Israele, che vogliono conquistare Gerusalemme. Ma la minac-
cia di condanna sfocia in un oracolo di liberazione: vi sarà certo 
un’invasione drammatica, e meritata, ma i progetti degli invasori 
falliranno, perché il nome del bambino – Emmanuele – è presagio 
di salvezza (vv. 8.10). 

Il terzo oracolo (8,23–9,6) richiama i precedenti per il nome del fan-
ciullo. Benché non vi sia esplicitato il soggetto, la forma passiva del ver-
bo indica che il dono del bambino viene da Dio. La profezia si riferisce 
a un tempo di buio, di tenebre e di sofferenze: il re assiro ha seminato 



ARTICOLI

426

terrore nel Regno del Nord, nella terra di Zabulon e di Neftali, lungo 
la via del mare. Ora l’oppressione è finita e la guerra si è conclusa: Isaia 
annuncia «un’intensa luce per il popolo che camminava nelle tenebre» 
(v. 1); e ne spiega la ragione: «perché un bambino è nato per noi, ci è 
stato dato un figlio» (v. 5). La luce porta gioia e speranza, e i nomi del 
bambino annunciano un potere regale: «Consigliere meraviglioso, Dio 
potente, Padre per sempre, Principe della pace» (v. 5). Appellativi, que-
sti, che danno senso e spessore al nome «Emmanuele» e dispiegano un 
orizzonte infinito in cui la promessa fatta al re Davide si realizza in pro-
porzioni illimitate nella pace che non avrà mai fine «sul trono di Davide 
e sul suo regno» (v. 6). Un bambino con la sua nascita prepara così un 
futuro grandioso ed esprime i tratti e il carattere dell’agire divino nella 
storia degli uomini: Dio sceglie ciò che debole, ciò che è povero, ciò che 
non conta, per rivelare la sua potenza (cfr 1 Cor 1,27-28).

L’oracolo è chiaramente messianico e afferma che il futuro Messia 
non è un semplice messaggero divino, ma è partecipe della natura stes-
sa di Dio. Si tratta di uno dei rari testi dell’Antico Testamento in cui la 
Parola di Dio si esprime con riserbo e con grande sobrietà su un argo-
mento nuovo e insieme delicatissimo, a causa del rigoroso monoteismo 
che le è proprio. Eppure, misteriosamente, è un’allusione alla natura 
divina di colui che viene a liberare il popolo: egli è «Dio potente». 

Per noi oggi la profezia acquista il suo pieno significato in Cristo, 
mentre nel primo Testamento dà voce solo a una speranza e a una ten-
sione verso il futuro. Non a caso, esegeti ebrei riferiscono i primi tre 
titoli a Dio, e il quarto – Principe della pace – al Messia. Invece, gli 
antichi scrittori cristiani hanno sempre applicato i titoli a Cristo e li han-
no spiegati nella maniera più semplice. Scrive san Bernardo: il Messia è 
«mirabile nella nascita, consigliere nella predicazione, Dio nel perdono, 
forte nella passione, padre dell’era futura nella risurrezione, principe della 
pace nella felicità eterna»1.

Il regno glorioso del Messia

Il quarto oracolo (Is 11,1-13) integra il precedente e profetizza 
che «un germoglio spunterà dal tronco di Iesse, […] e su di lui si po-

1.	 L. A. Schökel - L. J. Sicre Diaz, I profeti, Roma, Borla, 2000, 172.



427

L’ATTESA DELL’INATTESO

serà lo spirito del Signore, spirito di sapienza e di intelligenza, spi-
rito di consiglio e di fortezza, spirito di conoscenza e di timore del 
Signore» (vv. 1-2). Iesse è il padre di Davide, e la sua dinastia, che 
ora è umiliata dalla prepotenza dell’Assiria, sembra un tronco spez-
zato. Ma da quel tronco nascerà un virgulto regale: è un germoglio, 
e richiama qualcosa di delicato, di tenero, di fragile, ed è insieme la 
verga, cioè lo scettro del re. Questi avrà lo Spirito di Dio, qualifica-
to con quattro attributi (sapienza, intelligenza, consiglio e fortezza) 
che ne fanno l’immagine di Dio, mentre gli ultimi due (conoscenza 
e timore) lo propongono come modello per gli uomini. La sua ope-
ra si manifesterà nella salvezza, soprattutto a favore degli oppressi 
e dei poveri. I suoi segni distintivi saranno la giustizia e la fedeltà, 
e porterà la pace fra gli uomini. Egli «non giudicherà secondo le 
apparenze e non prenderà decisioni per sentito dire, ma giudicherà 
con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque per gli umili della 
terra» (vv. 3-4). Si tratta dunque di un re messianico: egli prende a 
cuore i poveri e i derelitti, quanti, oppressi e umiliati, si riconoscono 
bisognosi di liberazione. L’opera del Messia viene descritta con ter-
mini suggestivi: «Il lupo dimorerà insieme con l’agnello; il leopardo 
si sdraierà accanto al capretto; il vitello e il leoncello pascoleranno 
insieme; […] il lattante si trastullerà sulla buca della vipera» (vv. 
6-8). È la nuova creazione di un’umanità riconciliata con se stessa 
e con il mondo circostante, dove perfino gli animali e la natura sa-
ranno pacificati con l’uomo, quasi un nuovo paradiso.

Il Messia inaugurerà questo regno glorioso, e il germoglio di 
Iesse si ergerà a «vessillo per i popoli», poiché «la conoscenza del Si-
gnore riempirà la terra come le acque ricoprono il mare» (vv. 9-10). 
L’oracolo ha davvero un afflato universale, si riferisce a tutti i popoli 
della terra, donando gioia e speranza per un mondo rinnovato.

L’incarnazione: Gesù assume la nostra carne e, amandola, la redime

La storia dell’Antico Testamento viene ripercorsa all’inizio del Nuo-
vo nelle due genealogie di Gesù, in Matteo (1,1-18) e in Luca (3,23-38). 

Matteo, prendendo l’avvio dalla genealogia, dà il titolo all’intero 
Vangelo (alla lettera: Libro della genesi di Gesù Cristo); essa parte da 
Abramo per giungere, attraverso Davide, a Gesù. In tal modo la sua 



ARTICOLI

428

«genesi» è divina e umana, perché Gesù è figlio del suo popolo secon-
do la carne e figlio di Dio secondo lo Spirito (1,18-25): in lui si com-
pie la benedizione di Abramo. Matteo insiste, fin dalla prima pagina, 
sull’adempimento delle Scritture nel Signore Gesù, culmine del dise-
gno divino sul popolo di Israele in una chiara prospettiva: Dio entra 
nella storia dell’uomo e l’uomo nella vita di Dio2. 

La genealogia di Luca, che viene posta all’inizio della predicazione 
evangelica di Gesù, subito dopo il battesimo, è invece ricostruita a 
ritroso, in quanto inizia da Giuseppe, lo sposo di Maria, e risale fino 
ad Adamo, «figlio di Dio». In tal modo Luca universalizza la nascita di 
Gesù: «il Cristo è di tutti»3. La sua collocazione dopo il battesimo dà 
una chiave di lettura: Gesù si mette in fila e si mischia con chi si rico-
nosce peccatore e bisognoso di conversione. Su di lui che si immerge 
nell’acqua del battesimo c’è il peso di tutte le generazioni che l’hanno 
preceduto; colui che non ha peccato si fa peccatore, prende su di sé la 
maledizione della colpa, in un gesto di amore e di solidarietà. La ge-
nealogia, per gli uomini della Bibbia, corrisponde a quello che per noi 
è la carta d’identità: documenta chi è una persona, di chi è figlio, qual 
è la sua famiglia, quali sono i suoi antenati.

Che cosa significano allora tali genealogie? Innanzitutto rivelano 
che il progetto di Dio per la salvezza non è qualcosa di improvvisato: 
dietro al piano divino c’è una storia preparata da secoli, fatta di uomini 
e di donne, di eventi e di speranze, di attese e di insuccessi. Dio prepa-
ra la venuta del Messia e Gesù nasce nella pienezza dei tempi.

Un fatto colpisce nella genealogia di Matteo: essa è formata da 
una storia umana sconcertante per infedeltà e peccato, fallimenti e 
miserie, povertà e sofferenza, prostituzione e tradimenti, ambiguità 
e compromessi. Ogni personaggio, da Abramo in poi, è portatore di 
una storia pesante. 

E le donne non vi si sottraggono. Tamar è colpevole di incesto, 
perché, per diventare madre in Israele, si prostituisce con il suocero 
Giuda; Racab, la cananea, è la meretrice di Gerico che salva le spie de-
gli ebrei; Betsabea, la moglie di Uria l’Ittita, è coinvolta nell’adulterio 

2.	 Cfr S. Fausti, Una comunità legge il Vangelo di Matteo, Bologna, EDB, 
2016, 12-16.

3.	 B. Maggioni, Il racconto di Luca, Assisi (Pg), Cittadella, 2000, 87-89.



429

L’ATTESA DELL’INATTESO

di Davide; Rut è moabita, una straniera, e quindi malvista dagli ebrei. 
Sono le donne dello scandalo. Si tratta dunque di una serie di vicende 
che non hanno nulla di buono e che fanno sperare ben poco di diverso 
per il futuro. 

Maria è il punto di arrivo, e da lei la storia prenderà luce con la 
nascita di Gesù. Il Salvatore, paradossalmente, nasce in questa umanità 
peccatrice, si incarna in questa discendenza e la fa propria, divenendo 
uomo. E benché sia una storia segnata drammaticamente dal peccato, 
egli accetta di nascervi e di assumere su di sé questa carne. La prende, 
la accoglie, la fa sua, la ama e, amandola, la redime. Perché si redime 
solo ciò che si ama davvero.

La genealogia di Gesù, la sua identità, è allora la speranza della no-
stra salvezza: perché il Messia, l’Emmanuele, il Dio con noi, nasce nel-
la nostra stessa storia e diviene in tutto simile a noi, anche nella nostra 
carne di peccato, e lo fa con un gesto di infinito amore e di solidarietà. 

La novità assoluta

Così il mistero del Natale ci appare in tutta la sua verità e la sua 
luce. La novità assoluta sta nel fatto che è iniziativa di Dio solo, 
che in Gesù si abbassa fino all’estremo, appropriandosi di tutti gli 
eventi, le pene e i fallimenti dell’uomo. Il Signore Gesù, che è Dio, 
si fa nulla4 e diventa uno di noi per essere vicino a ogni uomo nella 
sua vita: non solo nelle gioie e nei successi, ma soprattutto nella fa-
tica, nelle sofferenze, nei drammi, per donare la salvezza non come 
qualcosa che scende dall’alto, ma come segno di vera comunione e 
fratellanza.  

Ecco allora il significato cristiano del Natale: Gesù si fa piccolo 
e povero, e da povero interviene nella storia sempre più visibilmente 
e più drammaticamente. Di modo che la povertà, l’essere «nulla» e il 
non contare «nulla» divengono terreno comune dove Dio e l’uomo 
si incontrano effettivamente; e vi si incontrano con tanta maggiore 
verità quanto più radicale è la povertà. Chi è nulla e non pretende di 
essere qualcuno, chi non ha niente da metterci di suo, chi non può 
rivendicare a sé ciò che è puro dono, ricevuto gratuitamente dall’i-

4.	 Cfr la kenōsis di Fil 2,7, farsi «nulla».



ARTICOLI

430

niziativa di Dio, questi è nella situazione privilegiata per accogliere 
e vivere il Natale del Signore. 

Gesù nasce povero, perché ogni uomo è povero; nasce in una 
grotta, per essere vicino a chi non ha casa né un luogo dignitoso dove 
potersi rifugiare; nasce nell’umiliazione, perché ogni uomo è colpito 
da umiliazioni che lo feriscono e lo lacerano; nasce solo, perché la 
solitudine attanaglia il cuore di ogni persona; nasce in una situazione 
precaria, perché non c’è posto per lui nell’albergo; viene adagiato in 
una mangiatoia, perché manca una culla; nasce bisognoso di cure, 
come ogni bimbo che si apre alla vita, per stare accanto a ogni uomo 
bisognoso; nasce infante (in-fans, che non sa parlare), per essere vicino 
a quanti è tolto il diritto di parola; nasce figlio di Maria, perché anche 
noi possiamo averla come madre; nasce figlio «legale» di Giuseppe, per 
farci capire che è vero padre chi ama e ha a cuore i suoi figli.

Gesù nasce anche come pellegrino e straniero, poiché i suoi geni-
tori vengono da Nazaret; nasce nella periferia di Betlemme, lontano 
dal centro abitato, dove quando piove si riparano gli animali. Benché 
il Messia nella storia del popolo sia la speranza di Israele, Gesù sembra 
essere l’«atteso inatteso», poiché nel suo «natale» le attese degli uomini 
sono puntate altrove: si aspetta un Messia vittorioso, glorioso, potente, 
capace di liberare il popolo dall’oppressione romana. Ma a Betlemme, 
quel giorno, in quel primo «natale» della storia, i discendenti di Da-
vide, i notabili del tempo, i dottori e gli scribi non se ne accorgono. 
Solo i pastori, al messaggio dell’angelo, accorrono per vedere il segno 
luminoso loro dato: «Vi annuncio una grande gioia, che sarà di tutto 
il popolo: oggi, nella città di Davide, è nato per voi un Salvatore, che è 
Cristo Signore. Questo per voi il segno: troverete un bambino avvolto 
in fasce, adagiato in una mangiatoia» (Lc 2,10-12).

La verità del Natale, a una riflessione più matura, forse è l’oppo-
sto di ciò che generalmente si pensa: non siamo noi ad attendere il 
Signore, ma è lui che viene per noi.


