IL SACERDOTE NEL NT E IL VERO CULTO

Nei Vangeli il termine «sacerdote» non e mai attribuito a Gesu, né ai suoi discepoli. |
sacerdoti erano i membri della tribu di Levi, successori di Aronne, e costituivano la classe
sacerdotale. 1l sacerdozio era una delle istituzioni fondamentali del popolo di Dio nell’AT, ma né
Gesu, né i discepoli erano discendenti di Levi. Di qui un problema che si poneva alla fede dei primi
cristiani: come poteva la Chiesa essere il compimento della rivelazione biblica e avere nel Cristo la
definitiva realizzazione del sacerdozio se i Vangeli non ne parlavano mai? E in che senso Gesu
poteva essere sacerdote se non apparteneva alla tribu di Levi?

Il vangelo di Luca si apre presentando la vicenda di Zaccaria, nell’esercizio delle sue
funzioni sacerdotali. Egli € autorizzato ad entrare nella parte piu sacra del tempio, il santuario, a
offrire I’incenso e a compiere il rito. Il popolo non puo accedere nel santuario, deve restare fuori e
pregare (Lc 1,21). Quando il sacerdote si attarda in modo insolito, nessuno puo entrare a vedere che
cosa stia accadendo: occorre solo aspettare...

Luca non ha alcun atteggiamento critico nei confronti dell’istituzione sacerdotale, ma
apprezza il ruolo dei sacerdoti: Zaccaria esercita il suo ufficio davanti a Dio, ha una visione e gli
appare un angelo alla destra dell’altare che gli promette la nascita di un figlio. Il compito del
sacerdote é quello di mettere il popolo in comunione con Dio e di dare al popolo la sua benedizione.
Ma Zaccaria, uscendo dal santuario, € muto: non puo dare la benedizione...

Tuttavia, I’episodio che segue, I’annunciazione, rivela che il culto celebrato nel tempio non
rappresenta 1’unico tramite per entrare in rapporto con Dio. L’annuncio a Maria non avviene in un
luogo consacrato, ma in un paese come tanti, una borgata della Galilea; 1’angelo non si rivolge a un
sacerdote, ma a una giovane donna, che si rivela piu disponibile del sacerdote ad accoglierne
I’annuncio (cfr Lc 1,45 con 1,20). Per di piu, questa seconda manifestazione risulta essere piu
importante di quella rivolta a Zaccaria.

Dunque il culto del tempio non ha un valore esclusivo per incontrare il Signore: Dio si puo
rivelare ovungue e a qualsiasi persona.

Un altro testo interessante per capire i sacerdoti e il valore del culto € dato dalla controversia
di Gesu con i farisei, se sia lecito raccogliere spighe in giorno di sabato (Mt 12,1-8).

| farisei criticano i discepoli perché non osservano alla perfezione il sabato, il giorno sacro.
Gesu risponde alle critiche citando I’episodio di Davide che, affamato, entra nella casa di Dio e
mangia i pani dell’offerta (1 Sam 21,2-7) riservati ai soli sacerdoti (Mt 12,4). Quel che Gesu
intende dire € chiaro: i precetti (o i divieti) riguardanti il culto non hanno un valore assoluto, tanto
che i sacerdoti che officiano nel tempio infrangono, si, il sabato, ma non sono colpevoli (Mt 12,5).
Sono persone consacrate che, in un luogo sacro (il tempio), in un tempo sacro (il sabato), profanano
il valore del giorno sacro, e tuttavia non commettono alcun reato, perché agiscono in conformita
alla Legge.

In modo molto abile, ma preciso, Gesu, servendosi del Levitico (24,8), relativizza il concetto
tradizionale del «sacro», basandosi su quanto fanno i sacerdoti, mettendo in pratica le prescrizioni
liturgiche. E conclude, citando Osea: «Misericordia io voglio e non sacrificio» (Os 6,6). Gesu si
riferisce al sacrificio fatto dai sacerdoti con I’immolazione di animali, secondo quanto prescrive la
Legge: a questo il Signore preferisce la misericordia; a un culto formale, la disponibilita al fratello;
a una religione rituale, un atteggiamento di apertura al prossimo; alle cerimonie, un cuore attento
alle persone. Si tratta di una affermazione fondamentale, che percorre tutto il VVangelo, dalle
Beatitudini al Padre nostro, alle parabole della misericordia, alla passione di Gesu.

Emblematico, a tale proposito, ¢ I’episodio del buon samaritano (Lc 10,30-37): non pone il
sacerdozio in onore. Il sacerdote che per strada vede 'uomo ferito, passa oltre. Invece il samaritano



— ritenuto nemico degli ebrei — lo vede, si ferma, si commuove, lo cura e si fa carico di lui. Il
samaritano e stato misericordioso.



L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI SACERDOTE NELL’AT

Il significato del termine “sacerdote” ¢ incerto. In ebraico si dice kohén e alcuni lo fanno
derivare dall’accadico kanu, “inchinarsi”: il sacerdote sarebbe colui che si inchina di fronte alla
divinita, colui che si prostra davanti a Dio. Altri vedono nella radice kohén il verbo kun, “tenersi
ritto”, stare in piedi: il sacerdote sta in piedi alla presenza di Dio (cfr Dt 10,8). Un autore moderno
critica queste due interpretazioni e ne propone una terza, sulla base di una radice siriaca che
raffigura 1’idea di prosperita e benedizione: il sacerdote ¢ I’'uomo della benedizione di Dio. Questa
prospettiva € piu conforme alla Bibbia (cfr Nm 6,22-27; Dt 28,3-12).

Ma quali sono le funzioni del sacerdote nell’AT? La storia esprime una evoluzione delle
mansioni sacerdotali lungo la storia di Israele.

Prima della monarchia il sacerdote era I’'uomo del santuario e il suo compito era quello di
pronunciare oracoli. Tale funzione oracolare non cessa di meravigliare, tanto piu che veniva com-
piuta mediante una specie di dadi, gli urim e i tummin (erano verghe? ciottoli? ossicini? Cfr 1 Sam
14,41). Cio corrisponde a un livello primitivo di religiosita, ma occorre anche vederne il positivo: vi
si trova il desiderio di conoscere il volere di Dio, le sue vie e di seguirle. Alla base si ha la convin-
zione che non si puo trovare il senso vero della propria esistenza senza un rapporto positivo con
Dio. La funzione oracolare si evolve poi verso I’insegnamento: dopo la frase sugli urim e i tum-min
si parla dei sacerdoti che insegnano i decreti del Signore e la Legge di Israele (Dt 33,9-10; Ml 2,7).

In seguito, ma dopo I’esilio, I’insegnamento della Legge non ¢ piu incarico dei soli
sacerdoti, perché emerge la classe degli scribi e dei dottori della Legge, cioé dei laici che prendono
il sopravvento sui sacerdoti restringendo la loro attivita alle cerimonie del culto nel tempio: il
sacerdote diviene 'uomo del santuario. Il legame tra santuario e sacerdote ¢ attestato un po’
dovunque. Quando si erige un santuario si consacra un sacerdote per assicurarne il culto. Quando
Davide conquista Gerusalemme, vi fa trasportare 1’arca dell’ Alleanza, per dare prestigio alla nuova
capitale. Salomone poi vi costruisce il tempio, che assume una importanza notevole perché si trova
nella citta del re. Col tempo si manifesta la tendenza non solo di preminenza, ma anche di
esclusivita. Con Giosia, al tempo di Geremia, la riforma del culto elimina i santuari e dopo 1’esilio
I’unicita del santuario era divenuta una esigenza profonda della coscienza religiosa monoteistica.

Nel santuario il sacerdote celebrava il culto, che aveva il centro nel sacrificio (= sacrum
facere). Con una duplice conseguenza: si accentua il ruolo dei sacerdoti e il loro privilegio;
dall’altra emerge il carattere espiatorio del sacrificio. Cio che ha portato a riservare al sacerdote il
compito di offrire il sacrificio non é tanto la ricerca di una maggiore organizzazione, quanto il
sentimento della santita di Dio: perché un’offerta sia gradita a Dio, I’offerente deve essere in
comunione con la santita divina, non in contrasto. Poiché il sacerdote & un consacrato e quindi in
una particolare relazione di appartenenza a Dio, sembra essere la persona riconosciuta piu idonea a
offrire un sacrificio.

Di qui anche il dovere del sacerdote di vigilare perché tutti coloro che partecipavano al
sacrificio fossero in stato di purita rituale: la presenza di un “impuro” poteva offendere Dio e, di
conseguenza, rendere non gradita 1’offerta (cfr Lv 15,31; la lebbra era considerata una delle
impurita piu drammatiche).

Tale vigilanza aveva anche un risvolto positivo, che consisteva nella benedizione. Il
sacerdote doveva «benedire il popolo con il nome» (cfr Sir 45,15-19; Nm 6,27). Pronunciare su
qualcuno il nome di Dio significava stabilire una relazione personale tra lui e Dio e costituiva la
condizione fondamentale per capire il senso della propria vita. Senza il rapporto con Dio, la vita non
poteva attuarsi in pienezza, trovare il senso piu vero, realizzare la propria vocazione. La



benedizione da pace e porta armonia, dona fecondita e successo, perché il rapporto con Dio € la
base dell’esistenza umana e di ogni vita.



IL DINAMISMO DEL SACERDOZIO

A fondamento del ruolo e della funzione del sacerdote ¢’¢ la santita di Dio, cio¢ la
consapevolezza che per avvicinarsi a Dio e necessario avvicinarsi alla santita.

Si tratta di un’idea di santita diversa dalla nostra: oggi la santita ¢ vista come perfezione
morale, come il segno di virtu eroiche, mentre nell’ AT essa € 1’opposto di profano (pro-phanum =
cio che e di fronte al tempio).

Nell’AT la santita definisce 1’essere di Dio: il tre volte santo (Is 6,3). Dio non ¢, come nella
mentalita greca, un principio astratto che spiega I’universo, un motore immobile che mette tutto in
movimento, ma una presenza forte e impressionante che suscita nell’uomo stupore e timore,
meraviglia e indegnita, riconoscenza e coscienza della propria poverta. Davanti a Dio 1’'uomo non
puo che riconoscersi indegno di stare alla sua presenza...

Ecco perché per avvicinarsi a lui si richiede una trasformazione radicale, cioe il passaggio
dal profano al sacro. Tale passaggio non e frutto di uno sforzo morale, ma di una separazione ed
elevazione, cioé di una consacrazione. Solo cosi € possibile entrare in comunione con Dio e
rispondere all’esigenza fondamentale dell’aspirazione religiosa dell’uomo.

Per il passaggio dal profano al sacro I’AT propone una soluzione rituale, cioe un sistema
complesso di separazioni che culmina nella consacrazione sacerdotale. Per questo Dio si € scelto un
popolo, separandolo dalle altre nazioni, e nel popolo una tribu, quella di Levi, e nella tribu di Levi,
una famiglia, quella dei discendenti di Aronne (Nm 3,12): costoro sono introdotti nel sacro
mediante 1’ordinazione sacerdotale, che comporta un bagno rituale, I’unzione sacra, il rivestirsi di
vesti sacre, un sacrificio di espiazione e di consacrazione. Inoltre la santita raggiunta doveva essere
mantenuta con una serie di prescrizioni (Lv 21) che li manteneva separati dal mondo profano.

| sacerdoti dovevano poi guardarsi bene dal ricadere nel mondo profano, perché in tal modo
potevano conservarsi pronti e degni dell’incontro con Dio. Questo avveniva non in un luogo
qualunque, ma nel luogo sacro, il tempio, non in qualsiasi modo, ma secondo il rituale del
sacrificio. Inoltre non tutti i sacerdoti potevano accedere nel luogo piu sacro della presenza di Dio,
il Santo dei Santi, ma solo il sommo sacerdote, e in un solo giorno dell’anno, il giorno
dell’espiazione, il Kippur (Lv 16), quando immolava un animale senza macchia il cui profumo
saliva a Dio o aspergeva con il sangue della vittima il “propiziatorio”, cioe¢ il trono di Dio, e quindi
giungeva alla massima vicinanza con il Santo.

Da tale movimento ascendente di separazioni ci si aspettava I’accoglienza favorevole di Dio
e il suo gradimento, in modo da ottenere per il popolo la benedizione, il perdono dei peccati, la fine
delle calamita che lo colpivano. Se il sacerdote non ¢ gradito a Dio, non realizza la sua funzione
specifica.

Questa dinamica corrisponde a un profondo desiderio di vivere in comunione: la comunione
con Dio e insieme quella con gli uomini, poiché non esiste 1’una senza 1’altra (cfr 1 Gv 4,20).

Cio che meraviglia ¢ il privilegio che ha il sacerdote di avvicinarsi a Dio (cfr Es 28,1-4), ma
non si deve dimenticare che egli esercita una funzione di mediazione tra Dio e gli uomini: non &
sacerdote per se stesso, ma I’intermediario — il pontifex, colui che fa da ponte — tra Dio e gli uomini.
In tal modo mette il popolo in relazione con Dio.

Si tratta di uno degli apporti piu originali della rivelazione biblica, che si distingue dal
pensiero greco: questo cercava un principio di spiegazione impersonale della realta (gli elementi
fondamentali della materia e le cause), la Bibbia invece si impegna nella direzione delle relazioni,
nell’attenzione alle persone, nei possibili legami tra gli uomini. Un dato interessante oggi
confermato dalla psicologia, dall’antropologia, dalla psicanalisi, dalla sociologia, dall’etnologia. In
tale linea va il concetto di cultura nella Bibbia: il conoscere non ¢ un’esperienza astratta, ma un
impegno nei confronti della realta, un’esperienza della vita e della sofferenza, un amore per la
realta. Conoscere e essenzialmente amare.



I SOMMO SACERDOTE

La Lettera agli Ebrei risponde a una domanda fondamentale dei primi cristiani: Gesu era
sacerdote? Anzi, era il sommo sacerdote? Come giustificare un simile titolo per lui? E che rapporto
si da tra I’istituzione sacerdotale dell’AT e Cristo? Chiamare Cristo sacerdote non poteva creare un
linguaggio pieno di equivoci?

La Lettera agli Ebrei € una risposta a tali quesiti. L’esordio ¢ la presentazione di Cristo con i
suoi appellativi fondamentali: Cristo e figlio di Dio (1,5-14) ed é insieme uomo, fratello degli
uomini (2,5-18).

L’esposizione inizia con la trattazione del sacerdozio di Cristo in 3,1-6: egli € «<sommo
sacerdote degno di fede» perché figlio di Dio. ITiotéc: credente? fedele? degno di fede? Il senso di
motdg € che Cristo € degno di fede, cio¢ «accreditato presso Dio», perché ¢ il Figlio.

Il sacerdozio e la miseria umana

Per essere sacerdoti non basta essere accreditati presso Dio e poter parlare in nome di Dio,
occorre anche essere uniti agli uomini: la vocazione sacerdotale comporta la realizzazione di una
mediazione fra Dio e I’'uomo. Percio 1’autore introduce il tema della solidarieta e della com-
passione.

«Infatti non abbiamo un sommao sacerdote che non sappia prendere parte [= compatire] alle
nostre debolezze: egli stesso € stato messo alla prova in ogni cosa come noi, escluso il peccato.
Accostiamoci dungue con piena fiducia al trono della grazia, per ricevere misericordia e trovare
grazia, cosi da essere aiutati al momento opportuno» (3,15-16).

Un sacerdote gradito a Dio, ma senza un legame diretto con gli uomini, non potrebbe essere
loro di aiuto; la sua dignita elevata lo separerebbe dalla miseria umana e percio sarebbe inutile.

Al contrario, un sacerdote solidale con gli uomini, ma non accreditato presso Dio, non
potrebbe essere sacerdote in modo efficace. La sua solidarieta sarebbe sterile. Si noti la
precisazione: «escluso il peccato». Poiché ogni uomo ¢ peccatore, 1’assenza di peccato non
diminuisce forse la solidarieta di Cristo con gli uomini? No! Poiché il peccato € un fattore di
divisione, di contrasto, in quanto ¢ sempre frutto dell’egoismo, non crea una vera solidarieta.

Il valore del sacerdozio di Cristo quindi proviene dall’unione delle due qualita sacerdotali:
I’essere Figlio accredita la sua posizione gloriosa, e insieme il vivere solidale con gli uomini, una
qualita raggiunta con il suo essere vero uomo, nella vita, nel lavoro, nell’annuncio evangelico, nella
vicinanza alle persone emarginate e sofferenti, nella passione e morte.

Si noti la differenza con il sacerdozio antico: I’AT non esigeva la solidarieta con i fratelli,
anzi pretendeva la separazione; inoltre nessun testo esige che il sacerdote sia senza peccato, anzi il
primo sacrificio di espiazione doveva essere per il proprio peccato.



ECCO IL PUNTO CENTRALE DELLA LETTERA (4,15-5,10)

La definizione di «sommo sacerdote»

«Ogni sommo sacerdote, infatti, & scelto fra gli uomini e per gli uomini viene costituito tale
nelle cose che riguardano Dio, per offrire doni e sacrifici per i peccati. Egli € in grado di sentire
giusta compassione per quelli che sono nell’ignoranza e nell’errore, essendo anche lui rivestito di
debolezza. [...] Nessuno attribuisce a se stesso questo onore, se non chi & chiamato da Dio» (5,1-5).

1. 1l sommo sacerdote ha una duplice relazione, con gli uomini e con Dio

2. |l testo aggiunge la funzione sacrificale di espiazione

3. Lavocazione sacerdotale: il sacerdote & chiamato da Dio. Il sacerdozio non e una

conquista o lavoro come un altro, percio e precluso agli ambiziosi!

L’AT non specificava che il sacerdote ¢ per gli uomini. Era implicito. L’autore ne rileva cosi
I’importanza: la solidarieta con gli uomini.

Nell’AT si distinguevano due tipi di peccati: quelli che si commettevano per ignoranza e
quelli che si commettevano «con la mano alzatay, cio¢ intenzionalmente. L’espiazione era ammessa
solo per il primo caso (Nm 15,22-31).

Come e quando Cristo é divenuto sommo sacerdote?

Gesu é sacerdote ab aeterno? Alcuni lo pensano, ma il testo afferma qualcosa di diverso:
Cristo é divenuto sacerdote «nei giorni della sua carne» (5,7), quindi nella sua vita terrena, in uno
spazio di tempo limitato che € la vita di un uomo.

Il testo prosegue: «Nei giorni della sua vita carne offri preghiere e suppliche con forti grida e
lacrime a colui che poteva liberarlo dalla morte e fu esaudito per la sua pieta. Pur essendo Figlio
imparo 1’obbedienza dalle cose che soffri» (5,7-8).

Che I’autore alluda alla passione ¢ chiaro, ma ci sono due modi diversi di leggere 1’evento,
in relazione alle due componenti: una preghiera esaudita e una educazione nella sofferenza.

Il primo modo presenta il Padre che accoglie la preghiera di Gesu: questa € rivolta a colui
che puo salvarlo dalla morte. Ma Gesu muore in croce... Qual ¢ allora I’esaudimento della
preghiera?

Il secondo modo invece presenta Cristo che si sottomette, sia pure nella sofferenza, al volere
del Padre.

C’¢ contraddizione fra le due letture?

I1 valore di questa pagina non consiste nei particolari, ma nella presentazione dell’insieme
degli episodi della passione come una preghiera e una offerta. La passione (e quindi il tradimento,
I’arresto, la condanna, la flagellazione, la via del calvario, la morte...) con i tragici eventi non ha
travolto Gesu in una morte cieca, senza senso, ma ha suscitato una preghiera intensa, una offerta
sacerdotale. Vissuta nella preghiera, affrontata nella comunione col Padre, trasformata dalla
relazione intima con lui, la tragedia della passione diventa una offerta sacerdotale. Gesu, Figlio,
offre al Padre la sua sofferenza innocente e ingiusta. L’autore conclude che 1’offerta ¢ stata gradita a
Dio e quindi la sua preghiera e stata esaudita.

Ma che cosa ha chiesto Gesu quando ha pregato per colui che aveva il potere di salvarlo
dalla morte?



A. von Harnack sostiene che la preghiera di Gesu non é stata esaudita, poiché i vangeli
documentano che ¢ morto in croce! Quindi nel testo originario ¢’era un non (“Non fu esaudito...”),
che poi un copista scandalizzato ha omesso nella trascrizione.

J. Jeremias invece interpreta che ci sono diversi modi di essere salvati dalla morte: uno é
quello di non morire; un altro ¢ il trionfo sulla morte dopo averla subita (“Morendo distrusse la
morte”), e cio¢ la risurrezione. La soluzione ¢ buona, ma... appiattisce il testo. L’autore vuole
davvero affermare che Gesu ha pregato per la sua resurrezione? Dal testo non si evince...

La preghiera di fatto ha un dinamismo, esplicitato dalle parole: “E stato esaudito per la sua
pieta” [eujlavbeiac] (5,9). Il termine esprime non un sentimento di angoscia, ma il timore di fronte
a Dio; dice, si, apprensione, ma in senso positivo, un’attenzione premurosa propria di chi sta
davanti al Signore e sa di non essere a posto. Tale timor di Dio, che e vera devozione, rende la
preghiera autentica (cfr Sal 144,19: «Dio fara la volonta di coloro che lo temono...».

Ma il testo conclude: “Imparo 1’obbedienza dalle cose che soffri”: ¢ noto che... “soffrendo,
si impara!”. La prova, se accettata, ¢ educativa, formativa, fa crescere. Qui I’autore da un valore
nuovo alla sofferenza, quello del rapporto personale: Dio, nella prova, si rivela; ¢ il padre che educa
il figlio; si fa conoscere e ci fa conoscere in una relazione piu intima con lui.



RESO “PERFETTO”, E PROCLAMATO DA DIO «<SOMMO SACERDOTE»

Cristo & stato proclamato «<sommo sacerdote» perché reso perfetto (teleiwgeiV¢ da
teleiovw: dall’ebraico “riempire le mani”, cioé renderle immacolate, capaci di offtire il sacrificio;

di fatto & sinonimo di aJgiavzein: santificare, consacrare). Si tratta della trasformazione divina
operata nella passione dolorosa, cioé nella accettazione della somiglianza con i fratelli, fino alla

sofferenza estrema. Nel Dt il verbo teleiovw & usato pili volte con questo significato (Es

29,1.9.29.33.35; Lv 8,33; 16,32; Nm 3,3) e teleivwsig ¢ il sacrificio rituale per la consacrazione
del sommo sacerdote.

Quindi la vita di Gesu e soprattutto la sua sofferenza costituisce I’itinerario per divenire
sacerdote e per essere consacrato “sommo sacerdote”.

Di qui la novita del sacerdozio di Cristo.
I1 discorso, se confrontato con il sacerdozio dell’ AT, comporta alcune omissioni e diverse
sottolineature sul rapporto con il sacerdozio nuovo di Cristo.

1. L’autore non dice nulla sulla relazione con la casa di Dio, con il tempio, e
nemmeno sulla funzione di insegnamento; non ricorre al vocabolario della
santificazione rituale, cioé lascia intendere che la santificazione operata per mezzo
di separazioni rituali non sia un aspetto essenziale del sacerdozio.

2. Per un ebreo la maniera di scegliere il sommo sacerdote € troppo indeterminata:
“Preso tra gli uomini...”. Una formulazione imprecisa che si oppone a quella
dell’AT, dove la scelta doveva essere nella tribu di Levi, nella famiglia di Aronne.

Inoltre il termine a[jngropog, a differenza di ajnevr, indica I’'uomo in
generale, e si applica all’'uomo e alla donna, senza distinzione di razza, di cultura,
di condizione sociale, di tribu, di famiglia.

3. La novita fondamentale ¢ I’insistenza sulla solidarieta che unisce il sommo
sacerdote agli altri uomini. Gli ebrei non lo vedevano “rivestito di debolezza”, ma
al contrario rivestito di gloria. Il sacerdote indossava i paramenti solenni, quando
offriva il sacrificio.

4. L’immagine nuova che viene tracciata si staglia alla luce della passione; & quella
di un sommo sacerdote «mite e umile di cuore» (Mt 11,29), mite verso i suoi
fratelli poveri e peccatori, umile insieme con loro davanti a Dio.

5. L’applicazione fatta a Cristo (5,5-10) della definizione di sommo sacerdote lascia
cadere I’accento posto sul peccato: nella definizione, debolezza umana e peccato
erano unite, la debolezza del sacerdote era unita ai suoi peccati. In Cristo la
debolezza e la fragilita umana non consistono nel cadere nel peccato, ma nel
rispetto assoluto della volonta del Padre e nonostante 1’angoscia e le forti grida,
non solo egli non cede al male, ma impara 1’obbedienza che lo perfeziona.

6. Il sacerdote dell’ AT deve offrire doni e sacrifici a causa della sua debolezza (5,3),
Cristo invece offre la sua stessa debolezza, cioé non sacrifici rituali, ma un
sacrificio esistenziale, personale.

7. La debolezza di sacerdoti antichi non era una offerta gradita a Dio, perché intrisa
di peccato, che e sempre offesa a Dio; invece la debolezza di Cristo, libera da ogni
compromesso col peccato, é I’offerta della sua vita al Padre, dono gradito a Dio.
Non ¢ un’offerta come tale che costituisce un vero sacrificio, ma quella gradita a
Dio. E se I’offerta non ¢ gradita, non ¢ santificata, perché chi santifica ¢ Dio, e



quindi non e un sacrificio. Tale passaggio in Cristo & avvenuto mediante la
preghiera che ha trasformato 1’angoscia umana per 1’azione santificante di Dio.

UN SOMMO SACERDOTE NUOVO, PER SEMPRE

Gesu ¢ divenuto sommo sacerdote secondo I’ordine di Melchisedek. Qual ¢ 1’ordine di
Melchisedek? Il testo della Genesi non ne parla... Ma I’autore riflettendo sulla Bibbia scopre che ¢
la prefigurazione di Cristo risorto, re-messia e sacerdote. Innanzitutto il significato del nome, che si
puo tradurre «re di giustizia», e poi il fatto di essere re di Salem, cio¢ di pace: se si aggiunge 1’altro
titolo, sacerdote del Dio altissimo, si unisce I’autorita regale e messianica a quella sacerdotale.

Melchisedek offre — in maniera inconsueta per il tempo — un’offerta fatta di pane e di vino.

Ma é presentato nella Genesi «senza padre e senza madre, senza genealogia, senza principio
di giorni né fine di vita, fatto simile al Figlio di Dio, rimane sacerdote per sempre» (7,3). L autore
legge queste omissioni come ispirate e hanno un risultato chiaro: lo fanno simile al Figlio di Dio, la
cui esistenza ¢ eterna (1,8.10.12; 7,3). La conclusione deriva dall’accostamento di Gn al Salmo 109:
«Tu sei sacerdote in eterno secondo 1’ordine di Melchisedek» (7,17).

In tale misteriosa figura e veduta con ammirazione una immagine di Cristo risorto, che
appunto non ha né padre né madre terrestre. 1l risorto € Figlio di Dio, anche nella sua natura umana,
e, poiché risorto, rimane sacerdote per sempre.

Si noti in questo modo di procedere la meraviglia e lo stupore dei primi cristiani che colgono
nella lettura e nella preghiera dell’ AT la prefigurazione di Cristo risorto: NT latet in vetere, VT patet
in novo.

La polemica con il sacerdozio levitico

«Ora, se si fosse realizzata la perfezione [teleivwsig] per mezzo del sacerdozio levitico —
sotto di esso il popolo ha ricevuto la Legge — che bisogno ¢’era che sorgesse un altro sacerdozio
secondo I’ordine di Melchisedek e non invece secondo 1’ordine di Aronne?» (7,11).

Che cosa significa teleivwsic? Non esiste un equivalente esatto in italiano. Significa

letteralmente “perfezione”, ma in greco il suffisso —Sig indica un nome di azione; e quindi significa
“I’azione di rendere perfetto”. Ora nel Levitico il termine indica il sacrificio di consacrazione
sacerdotale (Lv 7,37; 8,22. 26. 29. 31. 33): questo dovrebbe trasformare in maniera profonda il
sacerdote, in modo da renderlo perfetto, perché sia degno di entrare in comunione con Dio. In altre
parole: ’'uomo peccatore deve essere trasformato radicalmente per avvicinarsi a Dio, essere a lui
gradito e cosi esercitare il ministero sacerdotale. Il Levitico ha ragione a richiedere una simile
teleivwsic (Lv 8,22-28).

Ma il sacrificio di tori e di agnelli, con 1’aspersione del sangue, operavano davvero tale
trasformazione? La esprimevano, la desideravano, la indicavano... ma non la operavano. Ecco
perché era necessario che sorgesse un nuovo sacerdozio, con una teleivwsig vera. Per questo era
necessario che Cristo si sottomettesse nella passione alla trasformazione reale del suo essere uomo
(2,10; 5,8-9), che si &€ manifestata nella resurrezione. Il Sal 109, letto alla luce della resurrezione,
attesta la partecipazione del nuovo sacerdote all’eternita. E ¢’¢ il giuramento di Dio. Di qui
I’insufficienza del sacerdozio levitico. Per questo la Legge crea sacerdoti soggetti a debolezza, cioe
“difettosi”!

Il ragionamento non era ovvio... Cristo non e consacrato sacerdote in quanto Figlio di Dio,
ma in quanto la sua umanita stata trasformata nella carne e nel sangue: «Pur essendo Figlio imparo
I’obbedienza dalle cose che pati, e reso perfetto...» (5,8-9). Si ritrova quindi in 7,28 la duplice
implicazione del sacerdozio: relazione con Dio (Figlio), relazione con gli uomini (solidarieta), e per

10



questo é stato consacrato sacerdote in eterno (Sal 109). Il suo sacerdozio e dunque definitivo, per
sempre.

IL PUNTO CAPITALE DI QUANTO STIAMO DICENDO...

«Il punto capitale delle cose che stiamo dicendo € questo: noi abbiamo un sommo sacerdote
cosi grande che si € assiso alla destra del trono della maesta nei cieli, ministro del santuario e della
vera tenda che il Signore e non un uomo, ha costruito» (8,1-2).

A. 8,3-6: il culto antico: terrestre e in figura. Tutto si riduce a riti inefficaci...

B. 8,13-17: Geremia critica la prima alleanza e ne annuncia una nuova

C. 9,1-10: descrizione del culto: la prima tenda ¢ il Santo, la seconda € il Santo dei santi

(il Santissimo)

C’ 9,11-14: 1l culto di Cristo: ’offerta sacrificale, 1’azione sacerdotale fondamentale

B’ 9,15-23: fondazione dell’alleanza: Cristo ne ¢ il mediatore

A’ 9,24-28: livello finale del culto: celeste e autentico

Perché riti inefficaci? Perché non giungono a Dio! La vittima viene distrutta e il sacerdote
rimane dov’¢.

Fra culto e alleanza ¢’¢ un rapporto diretto: il valore di una alleanza dipende dal culto che la
fonda. E I’alleanza fra due parti lontane 1’una dall’altra, cio¢ uomo e Dio, non puo realizzarsi se non
con una mediazione che si effettua nel culto. Il nodo é trovare un atto di culto capace di superare
tutti gli ostacoli per una mediazione efficace tra uomo e Dio.

Perché ’antica alleanza lasciava a desiderare?... Perché era esteriore, imperfetta e provviso-
ria, e benché fosse ispirata da Dio a Mose, non poteva purificare il peccato dell’'uomo: come
possono un cibo o una bevanda, o una abluzione, un rito esteriore rendere perfetta la coscienza
dell’offerente? La Legge non ha reso nulla perfetto! (cfr Paolo e la polemica sull’efficacia della

Legge). Nel culto il fine di un sacrificio & la trasformazione (teleivwsic) di colui che lo offre.

Con Cristo si ha un altro sommo sacerdote, un’altra tenda, un altro sangue, un’altra entrata:
«Cristo invece, venuto come sommo sacerdote dei beni futuri,

attraverso una tenda (skenhv) piti grande e piu perfetta (teleiogeic), non costruita da mano

d’uomo, cio¢ non appartenente a questa creazione, entro una volta per sempre nel santuario (taV
a{gia) non con sangue di capri e di vitelli, ma con il proprio sangue dopo averci ottenuto una
redenzione eterna» (9,11-12).
Che cosa € la tenda? Va correlata con il sangue di Cristo, cioe con la sua vita, la sua offerta: € il
tempio nuovo costruito in tre giorni non fatto da mano d’uomo (9,24); ¢ I’opera di Dio realizzata
nella passione, morte e resurrezione di Gesu. Esisteva una correlazione misteriosa tra il corpo di
Gesu e il tempio di Gerusalemme: destinando Gesu alla morte, i giudei hanno destinato il tempio
alla distruzione, ma trasformando la propria morte in sacrificio perfetto Gesu ha edificato un tempio
nuovo non fatto da mano d’uomo: ¢ il Cristo risorto.

«Infatti, se il sangue dei capri e dei vitelli e la cenere di una giovenca sparsi su quelli che
sono contaminati, li santificano, purificandoli nella carne, quanto piu il sangue di Cristo — il quale
mosso da uno Spirito eterno offri se stesso senza macchia a Dio — purifichera la nostra coscienza
dalle opere morte, per servire il Dio vivente?» (9,13).

Ecco il sacrificio di Cristo [=fare sacro, impregnare della santita di Dio]: egli non ha offerto
il sangue di capri o di vitelli, ma il proprio sangue, cioe se stesso. E insieme é vittima (& stato
condannato e giustiziato) e sacerdote (ha trasformato radicalmente la passione in offerta mediante la
relazione con Dio), e ha purificato la nostra coscienza per sempre (la redenzione eterna).

11



Cristo e stato sacerdote capace poiché ha avuto in sé lo Spirito eterno, che gli ha dato la
forza ascensionale per giungere a Dio e per amare i propri fratelli (la solidarieta, 1’amore fraterno).

12



IL SACRIFICIO DI CRISTO: UN SACRIFICIO EFFICACE

Alla conclusione della esposizione, 1’autore contrappone 1’inefficacia dei sacrifici antichi
alla efficacia dell’offerta di Cristo. «La Legge non ha il potere di condurre alla perfezione per
mezzo di sacrifici, coloro che si accostano a Dio... E impossibile che il sangue di tori e di capri
elimini i peccati» (10,1.4.11).

Tale impossibilita provoca la venuta di Cristo e la sua offerta: «Eccomi!» (10,5-7). «Noi
siamo stati santificati per mezzo dell’offerta del corpo di Cristo fatta una volta per sempre... Egli ha
reso perfetti [teteleivwken] per sempre coloro che vengono santificati» (10,10.14).

Qui si nota una forte insistenza sul peccato (9x in 18 vv.). Quando I’autore ha parlato della
teleivmsic di Cristo non ha nominato il peccato (2,10; 5,9); perché Cristo & senza peccato. Ora che
afferma la nostra teleivmsic insiste sulla efficacia del nuovo sacrificio: elimina il peccato.
Nell’antica alleanza la molteplicita dei sacrifici faceva andare in estasi Giuseppe Flavio! L’unica
oblazione di Cristo (10,10.12.14) ha ottenuto la trasformazione dei fedeli: I'unicita ¢ il segno della
vera efficacia.

L’inefficacia dei sacrifici antichi risiede nella loro esteriorita: il sacerdote non poteva offrire
se stesso, percio faceva ricorso al sangue di tori e di capri, che non ha nessun valore di mediazione.
Come poteva quel sangue purificare la coscienza dell’uomo?

Di piu: i profeti avevano gia espresso il disgusto di Dio per tali sacrifici: «Tu non hai voluto
né sacrificio né offerta, non hai gradito olocausti per il peccato. Allora ho detto: Ecco io vengo per
fare la tua volonta» (10,5-7 = Sal 39,7-9). Cristo non ha offerto al Padre cose materiali, ma se
stesso, la propria vita, un’obbedienza personale. A differenza dei sacrifici esteriori che Dio non
gradiva, ’offerta della propria volonta ¢ il sacrificio efficace; per questo Cristo ¢ assiso alla destra
del Padre (10,12).

«Per quella volonta noi siamo stati santificati, per mezzo dell’offerta di Cristo, fatta una
volta per sempre» (10,10).

Si noti qui il nuovo uso di teleivesic: fino ad ora Cristo era stato presentato come colui che
viene reso perfetto (5,9; 7,28). di qui in poi si dice che egli ha reso perfetti per sempre coloro che
vengono santificati (10,14). La passione glorificante di Cristo ha un doppio effetto: ha trasformato
lui e gli ha dato la possibilita di trasformare i suoi fratelli, cioé noi tutti. Essa é una teleivemsic, cioe
una partecipazione alla sua consacrazione. Cristo & consacrato sacerdote e vi associa intimamente
tutti noi: mentre per i sacerdoti antichi la consacrazione avveniva mediane separazioni rituali, quella
di Cristo ¢ avvenuta nella passione nell’obbedienza al Padre e nella solidarieta con 1 fratelli. Tutti 1
credenti partecipano al sacerdozio di Cristo. Per beneficiarne basta aderire a lui nella fede, come i
nostri padri (cap.11). Qui si € realizzata la profezia di Geremia (10,14-17 = Ger 31,33-34): il cuore
nuovo, il cuore capace di amare (Ez 36,26; Ger 24,7; 32,39)!

L’autore ribadisce la teologia di Paolo, che rifiuta le pretese della Legge e pone la fede alla
base della vita cristiana. Con una novita: la dottrina di Paolo ¢ illuminata dalla riflessione sul
sacerdozio di Cristo che ci introduce realmente alla comunione con Dio.

Con la fede I’autore introduce anche il tema della speranza e della agape: perché sono i tre
atteggiamenti spirituali che ci permettono di unirci a Cristo e trasformare cosi la nostra esistenza nel
dono di sé fatto ai fratelli.

13



