
IL SACERDOTE NEL NT E IL VERO CULTO 

 

Nei Vangeli il termine «sacerdote» non è mai attribuito a Gesù, né ai suoi discepoli. I 

sacerdoti erano i membri della tribù di Levi, successori di Aronne, e costituivano la classe 

sacerdotale. Il sacerdozio era una delle istituzioni fondamentali del popolo di Dio nell’AT, ma né 

Gesù, né i discepoli erano discendenti di Levi. Di qui un problema che si poneva alla fede dei primi 

cristiani: come poteva la Chiesa essere il compimento della rivelazione biblica e avere nel Cristo la 

definitiva realizzazione del sacerdozio se i Vangeli non ne parlavano mai? E in che senso Gesù 

poteva essere sacerdote se non apparteneva alla tribù di Levi?  

 

Il vangelo di Luca si apre presentando la vicenda di Zaccaria, nell’esercizio delle sue 

funzioni sacerdotali. Egli è autorizzato ad entrare nella parte più sacra del tempio, il santuario, a 

offrire l’incenso e a compiere il rito. Il popolo non può accedere nel santuario, deve restare fuori e 

pregare (Lc 1,21). Quando il sacerdote si attarda in modo insolito, nessuno può entrare a vedere che 

cosa stia accadendo: occorre solo aspettare... 

Luca non ha alcun atteggiamento critico nei confronti dell’istituzione sacerdotale, ma 

apprezza il ruolo dei sacerdoti: Zaccaria esercita il suo ufficio davanti a Dio, ha una visione e gli 

appare un angelo alla destra dell’altare che gli promette la nascita di un figlio. Il compito del 

sacerdote è quello di mettere il popolo in comunione con Dio e di dare al popolo la sua benedizione. 

Ma Zaccaria, uscendo dal santuario, è muto: non può dare la benedizione... 

 

Tuttavia, l’episodio che segue, l’annunciazione, rivela che il culto celebrato nel tempio non 

rappresenta l’unico tramite per entrare in rapporto con Dio. L’annuncio a Maria non avviene in un 

luogo consacrato, ma in un paese come tanti, una borgata della Galilea; l’angelo non si rivolge a un 

sacerdote, ma a una giovane donna, che si rivela più disponibile del sacerdote ad accoglierne 

l’annuncio (cfr Lc 1,45 con 1,20). Per di più, questa seconda manifestazione risulta essere più 

importante di quella rivolta a Zaccaria.  

Dunque il culto del tempio non ha un valore esclusivo per incontrare il Signore: Dio si può 

rivelare ovunque e a qualsiasi persona.        

  

Un altro testo interessante per capire i sacerdoti e il valore del culto è dato dalla controversia 

di Gesù con i farisei, se sia lecito raccogliere spighe in giorno di sabato (Mt 12,1-8). 

I farisei criticano i discepoli perché non osservano alla perfezione il sabato, il giorno sacro. 

Gesù risponde alle critiche citando l’episodio di Davide che, affamato, entra nella casa di Dio e 

mangia i pani dell’offerta (1 Sam 21,2-7) riservati ai soli sacerdoti (Mt 12,4). Quel che Gesù 

intende dire è chiaro: i precetti (o i divieti) riguardanti il culto non hanno un valore assoluto, tanto 

che i sacerdoti che officiano nel tempio infrangono, sì, il sabato, ma non sono colpevoli (Mt 12,5). 

Sono persone consacrate che, in un luogo sacro (il tempio), in un tempo sacro (il sabato), profanano 

il valore del giorno sacro, e tuttavia non commettono alcun reato, perché agiscono in conformità 

alla Legge. 

In modo molto abile, ma preciso, Gesù, servendosi del Levitico (24,8), relativizza il concetto 

tradizionale del «sacro», basandosi su quanto fanno i sacerdoti, mettendo in pratica le prescrizioni 

liturgiche. E conclude, citando Osea: «Misericordia io voglio e non sacrificio» (Os 6,6). Gesù si 

riferisce al sacrificio fatto dai sacerdoti con l’immolazione di animali, secondo quanto prescrive la 

Legge: a questo il Signore preferisce la misericordia; a un culto formale, la disponibilità al fratello; 

a una religione rituale, un atteggiamento di apertura al prossimo; alle cerimonie, un cuore attento 

alle persone. Si tratta di una affermazione fondamentale, che percorre tutto il Vangelo, dalle 

Beatitudini al Padre nostro, alle parabole della misericordia, alla passione di Gesù. 

Emblematico, a tale proposito, è l’episodio del buon samaritano (Lc 10,30-37): non pone il 

sacerdozio in onore. Il sacerdote che per strada vede l’uomo ferito, passa oltre. Invece il samaritano 



 

 

 

2 

– ritenuto nemico degli ebrei – lo vede, si ferma, si commuove, lo cura e si fa carico di lui. Il 

samaritano è stato misericordioso.     

 



 

 

 

3 

L’EVOLUZIONE DEL CONCETTO DI SACERDOTE NELL’AT 

 

Il significato del termine “sacerdote” è incerto. In ebraico si dice kohén e alcuni lo fanno 

derivare dall’accadico kânu, “inchinarsi”: il sacerdote sarebbe colui che si inchina di fronte alla 

divinità, colui che si prostra davanti a Dio. Altri vedono nella radice kohén il verbo kun, “tenersi 

ritto”, stare in piedi: il sacerdote sta in piedi alla presenza di Dio (cfr Dt 10,8). Un autore moderno 

critica queste due interpretazioni e ne propone una terza, sulla base di una radice siriaca che 

raffigura l’idea di prosperità e benedizione: il sacerdote è l’uomo della benedizione di Dio. Questa 

prospettiva è più conforme alla Bibbia (cfr Nm 6,22-27; Dt 28,3-12). 

 

Ma quali sono le funzioni del sacerdote nell’AT? La storia esprime una evoluzione delle 

mansioni sacerdotali lungo la storia di Israele. 

Prima della monarchia il sacerdote era l’uomo del santuario e il suo compito era quello di 

pronunciare oracoli. Tale funzione oracolare non cessa di meravigliare, tanto più che veniva com-

piuta mediante una specie di dadi, gli urim e i tummin (erano verghe? ciottoli? ossicini? Cfr 1 Sam 

14,41). Ciò corrisponde a un livello primitivo di religiosità, ma occorre anche vederne il positivo: vi 

si trova il desiderio di conoscere il volere di Dio, le sue vie e di seguirle. Alla base si ha la convin-

zione che non si può trovare il senso vero della propria esistenza senza un rapporto positivo con 

Dio. La funzione oracolare si evolve poi verso l’insegnamento: dopo la frase sugli urim e i tum-min 

si parla dei sacerdoti che insegnano i decreti del Signore e la Legge di Israele (Dt 33,9-10; Ml 2,7). 

 

In seguito, ma dopo l’esilio, l’insegnamento della Legge non è più incarico dei soli 

sacerdoti, perché emerge la classe degli scribi e dei dottori della Legge, cioè dei laici che prendono 

il sopravvento sui sacerdoti restringendo la loro attività alle cerimonie del culto nel tempio: il 

sacerdote diviene l’uomo del santuario. Il legame tra santuario e sacerdote è attestato un po’ 

dovunque. Quando si erige un santuario si consacra un sacerdote per assicurarne il culto. Quando 

Davide conquista Gerusalemme, vi fa trasportare l’arca dell’Alleanza, per dare prestigio alla nuova 

capitale. Salomone poi vi costruisce il tempio, che assume una importanza notevole perché si trova 

nella città del re. Col tempo si manifesta la tendenza non solo di preminenza, ma anche di 

esclusività. Con Giosia, al tempo di Geremia, la riforma del culto elimina i santuari e dopo l’esilio 

l’unicità del santuario era divenuta una esigenza profonda della coscienza religiosa monoteistica. 

Nel santuario il sacerdote celebrava il culto, che aveva il centro nel sacrificio (= sacrum 

facere). Con una duplice conseguenza: si accentua il ruolo dei sacerdoti e il loro privilegio; 

dall’altra emerge il carattere espiatorio del sacrificio. Ciò che ha portato a riservare al sacerdote il 

compito di offrire il sacrificio non è tanto la ricerca di una maggiore organizzazione, quanto il 

sentimento della santità di Dio: perché un’offerta sia gradita a Dio, l’offerente deve essere in 

comunione con la santità divina, non in contrasto. Poiché il sacerdote è un consacrato e quindi in 

una particolare relazione di appartenenza a Dio, sembra essere la persona riconosciuta più idonea a 

offrire un sacrificio. 

Di qui anche il dovere del sacerdote di vigilare perché tutti coloro che partecipavano al 

sacrificio fossero in stato di purità rituale: la presenza di un “impuro” poteva offendere Dio e, di 

conseguenza, rendere non gradita l’offerta (cfr Lv 15,31; la lebbra era considerata una delle 

impurità più drammatiche). 

Tale vigilanza aveva anche un risvolto positivo, che consisteva nella benedizione. Il 

sacerdote doveva «benedire il popolo con il nome» (cfr Sir 45,15-19; Nm 6,27). Pronunciare su 

qualcuno il nome di Dio significava stabilire una relazione personale tra lui e Dio e costituiva la 

condizione fondamentale per capire il senso della propria vita. Senza il rapporto con Dio, la vita non 

poteva attuarsi in pienezza, trovare il senso più vero, realizzare la propria vocazione. La 



 

 

 

4 

benedizione dà pace e porta armonia, dona fecondità e successo, perché il rapporto con Dio è la 

base dell’esistenza umana e di ogni vita.  



 

 

 

5 

IL DINAMISMO DEL SACERDOZIO 

 

A fondamento del ruolo e della funzione del sacerdote c’è la santità di Dio, cioè la 

consapevolezza che per avvicinarsi a Dio è necessario avvicinarsi alla santità. 

Si tratta di un’idea di santità diversa dalla nostra: oggi la santità è vista come perfezione 

morale, come il segno di virtù eroiche, mentre nell’AT essa è l’opposto di profano (pro-phanum = 

ciò che è di fronte al tempio). 

Nell’AT la santità definisce l’essere di Dio: il tre volte santo (Is 6,3). Dio non è, come nella 

mentalità greca, un principio astratto che spiega l’universo, un motore immobile che mette tutto in 

movimento, ma una presenza forte e impressionante che suscita nell’uomo stupore e timore, 

meraviglia e indegnità, riconoscenza e coscienza della propria povertà. Davanti a Dio l’uomo non 

può che riconoscersi indegno di stare alla sua presenza... 

Ecco perché per avvicinarsi a lui si richiede una trasformazione radicale, cioè il passaggio 

dal profano al sacro. Tale passaggio non è frutto di uno sforzo morale, ma di una separazione ed 

elevazione, cioè di una consacrazione. Solo così è possibile entrare in comunione con Dio e 

rispondere all’esigenza fondamentale dell’aspirazione religiosa dell’uomo. 

Per il passaggio dal profano al sacro l’AT propone una soluzione rituale, cioè un sistema 

complesso di separazioni che culmina nella consacrazione sacerdotale. Per questo Dio si è scelto un 

popolo, separandolo dalle altre nazioni, e nel popolo una tribù, quella di Levi, e nella tribù di Levi, 

una famiglia, quella dei discendenti di Aronne (Nm 3,12): costoro sono introdotti nel sacro 

mediante l’ordinazione sacerdotale, che comporta un bagno rituale, l’unzione sacra, il rivestirsi di 

vesti sacre, un sacrificio di espiazione e di consacrazione. Inoltre la santità raggiunta doveva essere 

mantenuta con una serie di prescrizioni (Lv 21) che li manteneva separati dal mondo profano. 

I sacerdoti dovevano poi guardarsi bene dal ricadere nel mondo profano, perché in tal modo 

potevano conservarsi pronti e degni dell’incontro con Dio. Questo avveniva non in un luogo 

qualunque, ma nel luogo sacro, il tempio, non in qualsiasi modo, ma secondo il rituale del 

sacrificio. Inoltre non tutti i sacerdoti potevano accedere nel luogo più sacro della presenza di Dio, 

il Santo dei Santi, ma solo il sommo sacerdote, e in un solo giorno dell’anno, il giorno 

dell’espiazione, il Kippur (Lv 16), quando immolava un animale senza macchia il cui profumo 

saliva a Dio o aspergeva con il sangue della vittima il “propiziatorio”, cioè il trono di Dio, e quindi 

giungeva alla massima vicinanza con il Santo. 

Da tale movimento ascendente di separazioni ci si aspettava l’accoglienza favorevole di Dio 

e il suo gradimento, in modo da ottenere per il popolo la benedizione, il perdono dei peccati, la fine 

delle calamità che lo colpivano. Se il sacerdote non è gradito a Dio, non realizza la sua funzione 

specifica. 

Questa dinamica corrisponde a un profondo desiderio di vivere in comunione: la comunione 

con Dio e insieme quella con gli uomini, poiché non esiste l’una senza l’altra (cfr 1 Gv 4,20). 

Ciò che meraviglia è il privilegio che ha il sacerdote di avvicinarsi a Dio (cfr Es 28,1-4), ma 

non si deve dimenticare che egli esercita una funzione di mediazione tra Dio e gli uomini: non è 

sacerdote per se stesso, ma l’intermediario – il pontifex, colui che fa da ponte – tra Dio e gli uomini. 

In tal modo mette il popolo in relazione con Dio. 

Si tratta di uno degli apporti più originali della rivelazione biblica, che si distingue dal 

pensiero greco: questo cercava un principio di spiegazione impersonale della realtà (gli elementi 

fondamentali della materia e le cause), la Bibbia invece si impegna nella direzione delle relazioni, 

nell’attenzione alle persone, nei possibili legami tra gli uomini. Un dato interessante oggi 

confermato dalla psicologia, dall’antropologia, dalla psicanalisi, dalla sociologia, dall’etnologia. In 

tale linea va il concetto di cultura nella Bibbia: il conoscere non è un’esperienza astratta, ma un 

impegno nei confronti della realtà, un’esperienza della vita e della sofferenza, un amore per la 

realtà. Conoscere è essenzialmente amare.                       



 

 

 

6 

Il SOMMO SACERDOTE 

 

La Lettera agli Ebrei risponde a una domanda fondamentale dei primi cristiani: Gesù era 

sacerdote? Anzi, era il sommo sacerdote? Come giustificare un simile titolo per lui? E che rapporto 

si dà tra l’istituzione sacerdotale dell’AT e Cristo? Chiamare Cristo sacerdote non poteva creare un 

linguaggio pieno di equivoci? 

La Lettera agli Ebrei è una risposta a tali quesiti. L’esordio è la presentazione di Cristo con i 

suoi appellativi fondamentali: Cristo è figlio di Dio (1,5-14) ed è insieme uomo, fratello degli 

uomini (2,5-18). 

L’esposizione inizia con la trattazione del sacerdozio di Cristo in 3,1-6: egli è «sommo 

sacerdote degno di fede» perché figlio di Dio. Πιστός: credente? fedele? degno di fede? Il senso di 

πιστός è che Cristo è degno di fede, cioè «accreditato presso Dio», perché è il Figlio. 

 

Il sacerdozio e la miseria umana 

 

Per essere sacerdoti non basta essere accreditati presso Dio e poter parlare in nome di Dio, 

occorre anche essere uniti agli uomini: la vocazione sacerdotale comporta la realizzazione di una 

mediazione fra Dio e l’uomo. Perciò l’autore introduce il tema della solidarietà e della com-

passione.   

«Infatti non abbiamo un sommo sacerdote che non sappia prendere parte [= compatire] alle 

nostre debolezze: egli stesso è stato messo alla prova in ogni cosa come noi, escluso il peccato. 

Accostiamoci dunque con piena fiducia al trono della grazia, per ricevere misericordia e trovare 

grazia, così da essere aiutati al momento opportuno» (3,15-16).       

 

Un sacerdote gradito a Dio, ma senza un legame diretto con gli uomini, non potrebbe essere 

loro di aiuto; la sua dignità elevata lo separerebbe dalla miseria umana e perciò sarebbe inutile.   

Al contrario, un sacerdote solidale con gli uomini, ma non accreditato presso Dio, non 

potrebbe essere sacerdote in modo efficace. La sua solidarietà sarebbe sterile. Si noti la 

precisazione: «escluso il peccato». Poiché ogni uomo è peccatore, l’assenza di peccato non 

diminuisce forse la solidarietà di Cristo con gli uomini? No! Poiché il peccato è un fattore di 

divisione, di contrasto, in quanto è sempre frutto dell’egoismo, non crea una vera solidarietà. 

 

Il valore del sacerdozio di Cristo quindi proviene dall’unione delle due qualità sacerdotali: 

l’essere Figlio accredita la sua posizione gloriosa, e insieme il vivere solidale con gli uomini, una 

qualità raggiunta con il suo essere vero uomo, nella vita, nel lavoro, nell’annuncio evangelico, nella 

vicinanza alle persone emarginate e sofferenti, nella passione e morte. 

 

Si noti la differenza con il sacerdozio antico: l’AT non esigeva la solidarietà con i fratelli, 

anzi pretendeva la separazione; inoltre nessun testo esige che il sacerdote sia senza peccato, anzi il 

primo sacrificio di espiazione doveva essere per il proprio peccato. 

  



 

 

 

7 

 

ECCO IL PUNTO CENTRALE DELLA LETTERA (4,15-5,10) 

 

La definizione di «sommo sacerdote» 

«Ogni sommo sacerdote, infatti, è scelto fra gli uomini e per gli uomini viene costituito tale 

nelle cose che riguardano Dio, per offrire doni e sacrifici per i peccati. Egli è in grado di sentire 

giusta compassione per quelli che sono nell’ignoranza e nell’errore, essendo anche lui rivestito di 

debolezza. [...] Nessuno attribuisce a se stesso questo onore, se non chi è chiamato da Dio» (5,1-5). 

1. Il sommo sacerdote ha una duplice relazione, con gli uomini e con Dio 

2. Il testo aggiunge la funzione sacrificale di espiazione 

3. La vocazione sacerdotale: il sacerdote è chiamato da Dio. Il sacerdozio non è una 

conquista o lavoro come un altro, perciò è precluso agli ambiziosi! 

 

L’AT non specificava che il sacerdote è per gli uomini. Era implicito. L’autore ne rileva così 

l’importanza: la solidarietà con gli uomini. 

Nell’AT si distinguevano due tipi di peccati: quelli che si commettevano per ignoranza e 

quelli che si commettevano «con la mano alzata», cioè intenzionalmente. L’espiazione era ammessa 

solo per il primo caso (Nm 15,22-31). 

 

Come e quando Cristo è divenuto sommo sacerdote? 

 

Gesù è sacerdote ab aeterno? Alcuni lo pensano, ma il testo afferma qualcosa di diverso: 

Cristo è divenuto sacerdote «nei giorni della sua carne» (5,7), quindi nella sua vita terrena, in uno 

spazio di tempo limitato che è la vita di un uomo. 

Il testo prosegue: «Nei giorni della sua vita carne offrì preghiere e suppliche con forti grida e 

lacrime a colui che poteva liberarlo dalla morte e fu esaudito per la sua pietà. Pur essendo Figlio 

imparò l’obbedienza dalle cose che soffrì» (5,7-8). 

Che l’autore alluda alla passione è chiaro, ma ci sono due modi diversi di leggere l’evento, 

in relazione alle due componenti: una preghiera esaudita e una educazione nella sofferenza. 

 

Il primo modo presenta il Padre che accoglie la preghiera di Gesù: questa è rivolta a colui 

che può salvarlo dalla morte. Ma Gesù muore in croce... Qual è allora l’esaudimento della 

preghiera? 

Il secondo modo invece presenta Cristo che si sottomette, sia pure nella sofferenza, al volere 

del Padre.  

C’è contraddizione fra le due letture? 

 

Il valore di questa pagina non consiste nei particolari, ma nella presentazione dell’insieme 

degli episodi della passione come una preghiera e una offerta. La passione (e quindi il tradimento, 

l’arresto, la condanna, la flagellazione, la via del calvario, la morte...) con i tragici eventi non ha 

travolto Gesù in una morte cieca, senza senso, ma ha suscitato una preghiera intensa, una offerta 

sacerdotale. Vissuta nella preghiera, affrontata nella comunione col Padre, trasformata dalla 

relazione intima con lui, la tragedia della passione diventa una offerta sacerdotale. Gesù, Figlio, 

offre al Padre la sua sofferenza innocente e ingiusta. L’autore conclude che l’offerta è stata gradita a 

Dio e quindi la sua preghiera è stata esaudita. 

Ma che cosa ha chiesto Gesù quando ha pregato per colui che aveva il potere di salvarlo 

dalla morte? 



 

 

 

8 

A. von Harnack sostiene che la preghiera di Gesù non è stata esaudita, poiché i vangeli 

documentano che è morto in croce! Quindi nel testo originario c’era un non (“Non fu esaudito...”), 

che poi un copista scandalizzato ha omesso nella trascrizione. 

J. Jeremias invece interpreta che ci sono diversi modi di essere salvati dalla morte: uno è 

quello di non morire; un altro è il trionfo sulla morte dopo averla subita (“Morendo distrusse la 

morte”), e cioè la risurrezione. La soluzione è buona, ma... appiattisce il testo. L’autore vuole 

davvero affermare che Gesù ha pregato per la sua resurrezione? Dal testo non si evince... 

La preghiera di fatto ha un dinamismo, esplicitato dalle parole: “È stato esaudito per la sua 

pietà” [eujlavbeiaς] (5,9). Il termine esprime non un sentimento di angoscia, ma il timore di fronte 

a Dio; dice, sì, apprensione, ma in senso positivo, un’attenzione premurosa propria di chi sta 

davanti al Signore e sa di non essere a posto. Tale timor di Dio, che è vera devozione, rende la 

preghiera autentica (cfr Sal 144,19: «Dio farà la volontà di coloro che lo temono...». 

Ma il testo conclude: “Imparò l’obbedienza dalle cose che soffrì”: è noto che... “soffrendo, 

si impara!”. La prova, se accettata, è educativa, formativa, fa crescere. Qui l’autore dà un valore 

nuovo alla sofferenza, quello del rapporto personale: Dio, nella prova, si rivela; è il padre che educa 

il figlio; si fa conoscere e ci fa conoscere in una relazione più intima con lui.          



 

 

 

9 

RESO “PERFETTO”, È PROCLAMATO DA DIO «SOMMO SACERDOTE» 

 

Cristo è stato proclamato «sommo sacerdote» perché reso perfetto (teleiwqeiVς da 

teleiovw: dall’ebraico “riempire le mani”, cioè renderle immacolate, capaci di offrire il sacrificio; 

di fatto è sinonimo di aJgiavzein: santificare, consacrare). Si tratta della trasformazione divina 

operata nella passione dolorosa, cioè nella accettazione della somiglianza con i fratelli, fino alla 

sofferenza estrema. Nel Dt il verbo teleiovw è usato più volte con questo significato (Es 

29,1.9.29.33.35; Lv 8,33; 16,32; Nm 3,3) e teleivwsiς è il sacrificio rituale per la consacrazione 

del sommo sacerdote.  

Quindi la vita di Gesù e soprattutto la sua sofferenza costituisce l’itinerario per divenire 

sacerdote e per essere consacrato “sommo sacerdote”. 

 

Di qui la novità del sacerdozio di Cristo. 

Il discorso, se confrontato con il sacerdozio dell’AT, comporta alcune omissioni e diverse 

sottolineature sul rapporto con il sacerdozio nuovo di Cristo. 

 

1. L’autore non dice nulla sulla relazione con la casa di Dio, con il tempio, e 

nemmeno sulla funzione di insegnamento; non ricorre al vocabolario della 

santificazione rituale, cioè lascia intendere che la santificazione operata per mezzo 

di separazioni rituali non sia un aspetto essenziale del sacerdozio. 

2. Per un ebreo la maniera di scegliere il sommo sacerdote è troppo indeterminata: 

“Preso tra gli uomini...”. Una formulazione imprecisa che si oppone a quella 

dell’AT, dove la scelta doveva essere nella tribù di Levi, nella famiglia di Aronne. 

Inoltre il termine a[jnqropoς, a differenza di ajnevr, indica l’uomo in 

generale, e si applica all’uomo e alla donna, senza distinzione di razza, di cultura, 

di condizione sociale, di tribù, di famiglia. 

3. La novità fondamentale è l’insistenza sulla solidarietà che unisce il sommo 

sacerdote agli altri uomini. Gli ebrei non lo vedevano “rivestito di debolezza”, ma 

al contrario rivestito di gloria. Il sacerdote indossava i paramenti solenni, quando 

offriva il sacrificio. 

4. L’immagine nuova che viene tracciata si staglia alla luce della passione; è quella 

di un sommo sacerdote «mite e umile di cuore» (Mt 11,29), mite verso i suoi 

fratelli poveri e peccatori, umile insieme con loro davanti a Dio. 

5. L’applicazione fatta a Cristo (5,5-10) della definizione di sommo sacerdote lascia 

cadere l’accento posto sul peccato: nella definizione, debolezza umana e peccato 

erano unite, la debolezza del sacerdote era unita ai suoi peccati. In Cristo la 

debolezza e la fragilità umana non consistono nel cadere nel peccato, ma nel 

rispetto assoluto della volontà del Padre e nonostante l’angoscia e le forti grida, 

non solo egli non cede al male, ma impara l’obbedienza che lo perfeziona. 

6. Il sacerdote dell’AT deve offrire doni e sacrifici a causa della sua debolezza (5,3), 

Cristo invece offre la sua stessa debolezza, cioè non sacrifici rituali, ma un 

sacrificio esistenziale, personale. 

7. La debolezza di sacerdoti antichi non era una offerta gradita a Dio, perché intrisa 

di peccato, che è sempre offesa a Dio; invece la debolezza di Cristo, libera da ogni 

compromesso col peccato, è l’offerta della sua vita al Padre, dono gradito a Dio. 

Non è un’offerta come tale che costituisce un vero sacrificio, ma quella gradita a 

Dio. E se l’offerta non è gradita, non è santificata, perché chi santifica è Dio, e 



 

 

 

10 

quindi non è un sacrificio. Tale passaggio in Cristo è avvenuto mediante la 

preghiera che ha trasformato l’angoscia umana per l’azione santificante di Dio. 

 

 

UN SOMMO SACERDOTE NUOVO, PER SEMPRE 

 

Gesù è divenuto sommo sacerdote secondo l’ordine di Melchisedek. Qual è l’ordine di 

Melchisedek? Il testo della Genesi non ne parla... Ma l’autore riflettendo sulla Bibbia scopre che è 

la prefigurazione di Cristo risorto, re-messia e sacerdote. Innanzitutto il significato del nome, che si 

può tradurre «re di giustizia», e poi il fatto di essere re di Salem, cioè di pace: se si aggiunge l’altro 

titolo, sacerdote del Dio altissimo, si unisce l’autorità regale e messianica a quella sacerdotale. 

Melchisedek offre – in maniera inconsueta per il tempo – un’offerta fatta di pane e di vino. 

Ma è presentato nella Genesi «senza padre e senza madre, senza genealogia, senza principio 

di giorni né fine di vita, fatto simile al Figlio di Dio, rimane sacerdote per sempre» (7,3). L’autore 

legge queste omissioni come ispirate e hanno un risultato chiaro: lo fanno simile al Figlio di Dio, la 

cui esistenza è eterna (1,8.10.12; 7,3). La conclusione deriva dall’accostamento di Gn al Salmo 109: 

«Tu sei sacerdote in eterno secondo l’ordine di Melchisedek» (7,17). 

In tale misteriosa figura è veduta con ammirazione una immagine di Cristo risorto, che 

appunto non ha né padre né madre terrestre. Il risorto è Figlio di Dio, anche nella sua natura umana, 

e, poiché risorto, rimane sacerdote per sempre. 

Si noti in questo modo di procedere la meraviglia e lo stupore dei primi cristiani che colgono 

nella lettura e nella preghiera dell’AT la prefigurazione di Cristo risorto: NT latet in vetere, VT patet 

in novo.  

 

La polemica con il sacerdozio levitico 

«Ora, se si fosse realizzata la perfezione [teleivwsiς] per mezzo del sacerdozio levitico – 

sotto di esso il popolo ha ricevuto la Legge – che bisogno c’era che sorgesse un altro sacerdozio 

secondo l’ordine di Melchisedek e non invece secondo l’ordine di Aronne?» (7,11). 

Che cosa significa teleivwsiς? Non esiste un equivalente esatto in italiano. Significa 

letteralmente “perfezione”, ma in greco il suffisso –siς indica un nome di azione; e quindi significa 

“l’azione di rendere perfetto”. Ora nel Levitico il termine indica il sacrificio di consacrazione 

sacerdotale (Lv 7,37; 8,22. 26. 29. 31. 33): questo dovrebbe trasformare in maniera profonda il 

sacerdote, in modo da renderlo perfetto, perché sia degno di entrare in comunione con Dio. In altre 

parole: l’uomo peccatore deve essere trasformato radicalmente per avvicinarsi a Dio, essere a lui 

gradito e così esercitare il ministero sacerdotale. Il Levitico ha ragione a richiedere una simile 

teleivwsiς (Lv 8,22-28). 

Ma il sacrificio di tori e di agnelli, con l’aspersione del sangue, operavano davvero tale 

trasformazione? La esprimevano, la desideravano, la indicavano... ma non la operavano. Ecco 

perché era necessario che sorgesse un nuovo sacerdozio, con una teleivwsiς vera. Per questo era 

necessario che Cristo si sottomettesse nella passione alla trasformazione reale del suo essere uomo 

(2,10; 5,8-9), che si è manifestata nella resurrezione. Il Sal 109, letto alla luce della resurrezione, 

attesta la partecipazione del nuovo sacerdote all’eternità. E c’è il giuramento di Dio. Di qui 

l’insufficienza del sacerdozio levitico. Per questo la Legge crea sacerdoti soggetti a debolezza, cioè 

“difettosi”!   

Il ragionamento non era ovvio... Cristo non è consacrato sacerdote in quanto Figlio di Dio, 

ma in quanto la sua umanità  stata trasformata nella carne e nel sangue: «Pur essendo Figlio imparò 

l’obbedienza dalle cose che patì, e reso perfetto...» (5,8-9). Si ritrova quindi in 7,28 la duplice 

implicazione del sacerdozio: relazione con Dio (Figlio), relazione con gli uomini (solidarietà), e per 



 

 

 

11 

questo è stato consacrato sacerdote in eterno (Sal 109). Il suo sacerdozio è dunque definitivo, per 

sempre. 

 

IL PUNTO CAPITALE DI QUANTO STIAMO DICENDO... 

 

«Il punto capitale delle cose che stiamo dicendo è questo: noi abbiamo un sommo sacerdote 

così grande che si è assiso alla destra del trono della maestà nei cieli, ministro del santuario e della 

vera tenda che il Signore e non un uomo, ha costruito» (8,1-2). 

A.  8,3-6:  il culto antico: terrestre e in figura. Tutto si riduce a riti inefficaci... 

B.  8,13-17:  Geremia critica la prima alleanza e ne annuncia una nuova 

C.  9,1-10: descrizione del culto: la prima tenda è il Santo, la seconda è il Santo dei santi  

                                                                                                    (il Santissimo) 

C’ 9,11-14: il culto di Cristo: l’offerta sacrificale, l’azione sacerdotale fondamentale  

B’ 9,15-23: fondazione dell’alleanza: Cristo ne è il mediatore 

A’ 9,24-28: livello finale del culto: celeste e autentico 

Perché riti inefficaci? Perché non giungono a Dio! La vittima viene distrutta e il sacerdote 

rimane dov’è.  

Fra culto e alleanza c’è un rapporto diretto: il valore di una alleanza dipende dal culto che la 

fonda. E l’alleanza fra due parti lontane l’una dall’altra, cioè uomo e Dio, non può realizzarsi se non 

con una mediazione che si effettua nel culto. Il nodo è trovare un atto di culto capace di superare 

tutti gli ostacoli per una mediazione efficace tra uomo e Dio. 

Perché l’antica alleanza lasciava a desiderare?... Perché era esteriore, imperfetta e provviso-

ria, e benché fosse ispirata da Dio a Mosé, non poteva purificare il peccato dell’uomo: come 

possono un cibo o una bevanda, o una abluzione, un rito esteriore rendere perfetta la coscienza 

dell’offerente? La Legge non ha reso nulla perfetto! (cfr Paolo e la polemica sull’efficacia della 

Legge). Nel culto il fine di un sacrificio è la trasformazione (teleivwsiς) di colui che lo offre.   

 

Con Cristo si ha un altro sommo sacerdote, un’altra tenda, un altro sangue, un’altra entrata: 

«Cristo invece, venuto come sommo sacerdote dei beni futuri,  

attraverso una tenda (skenhv) più grande e più perfetta (teleioqeĩς), non costruita da mano 

d’uomo, cioè non appartenente a questa creazione, entrò una volta per sempre nel santuario (taV 

a{gia) non con sangue di capri e di vitelli, ma con il proprio sangue dopo averci ottenuto una 

redenzione eterna» (9,11-12). 

Che cosa è la tenda? Va correlata con il sangue di Cristo, cioè con la sua vita, la sua offerta: è il 

tempio nuovo costruito in tre giorni non fatto da mano d’uomo (9,24); è l’opera di Dio realizzata 

nella passione, morte e resurrezione di Gesù. Esisteva una correlazione misteriosa tra il corpo di 

Gesù e il tempio di Gerusalemme: destinando Gesù alla morte, i giudei hanno destinato il tempio 

alla distruzione, ma trasformando la propria morte in sacrificio perfetto Gesù ha edificato un tempio 

nuovo non fatto da mano d’uomo: è il Cristo risorto.      

«Infatti, se il sangue dei capri e dei vitelli e la cenere di una giovenca sparsi su quelli che 

sono contaminati, li santificano, purificandoli nella carne, quanto più il sangue di Cristo – il quale 

mosso da uno Spirito eterno offrì se stesso senza macchia a Dio – purificherà la nostra coscienza 

dalle opere morte, per servire il Dio vivente?» (9,13). 

 Ecco il sacrificio di Cristo [=fare sacro, impregnare della santità di Dio]: egli non ha offerto 

il sangue di capri o di vitelli, ma il proprio sangue, cioè se stesso. E insieme è vittima (è stato 

condannato e giustiziato) e sacerdote (ha trasformato radicalmente la passione in offerta mediante la 

relazione con Dio), e ha purificato la nostra coscienza per sempre (la redenzione eterna). 



 

 

 

12 

 Cristo è stato sacerdote capace poiché ha avuto in sé lo Spirito eterno, che gli ha dato la 

forza ascensionale per giungere a Dio e per amare i propri fratelli (la solidarietà, l’amore fraterno). 



 

 

 

13 

IL SACRIFICIO DI CRISTO: UN SACRIFICIO EFFICACE 

 

Alla conclusione della esposizione, l’autore contrappone l’inefficacia dei sacrifici antichi 

alla efficacia dell’offerta di Cristo. «La Legge non ha il potere di condurre alla perfezione per 

mezzo di sacrifici, coloro che si accostano a Dio... È impossibile che il sangue di tori e di capri 

elimini i peccati» (10,1.4.11).  

Tale impossibilità provoca la venuta di Cristo e la sua offerta: «Eccomi!» (10,5-7). «Noi 

siamo stati santificati per mezzo dell’offerta del corpo di Cristo fatta una volta per sempre... Egli ha 

reso perfetti [teteleivwken] per sempre coloro che vengono santificati» (10,10.14).   

Qui si nota una forte insistenza sul peccato (9x in 18 vv.). Quando l’autore ha parlato della 

teleivωsiς di Cristo non ha nominato il peccato (2,10; 5,9); perché Cristo è senza peccato. Ora che 

afferma la nostra teleivωsiς insiste sulla efficacia del nuovo sacrificio: elimina il peccato. 

Nell’antica alleanza la molteplicità dei sacrifici faceva andare in estasi Giuseppe Flavio! L’unica 

oblazione di Cristo (10,10.12.14) ha ottenuto la trasformazione dei fedeli: l’unicità è il segno della 

vera efficacia. 

L’inefficacia dei sacrifici antichi risiede nella loro esteriorità: il sacerdote non poteva offrire 

se stesso, perciò faceva ricorso al sangue di tori e di capri, che non ha nessun valore di mediazione. 

Come poteva quel sangue purificare la coscienza dell’uomo?  

Di più: i profeti avevano già espresso il disgusto di Dio per tali sacrifici: «Tu non hai voluto 

né sacrificio né offerta, non hai gradito olocausti per il peccato. Allora ho detto: Ecco io vengo per 

fare la tua volontà» (10,5-7 = Sal 39,7-9). Cristo non ha offerto al Padre cose materiali, ma se 

stesso, la propria vita, un’obbedienza personale. A differenza dei sacrifici esteriori che Dio non 

gradiva, l’offerta della propria volontà è il sacrificio efficace; per questo Cristo è assiso alla destra 

del Padre (10,12). 

«Per quella volontà noi siamo stati santificati, per mezzo dell’offerta di Cristo, fatta una 

volta per sempre» (10,10). 

Si noti qui il nuovo uso di teleivωsiς: fino ad ora Cristo era stato presentato come colui che 

viene reso perfetto (5,9; 7,28). di qui in poi si dice che egli ha reso perfetti per sempre coloro che 

vengono santificati (10,14). La passione glorificante di Cristo ha un doppio effetto: ha trasformato 

lui e gli ha dato la possibilità di trasformare i suoi fratelli, cioè noi tutti. Essa è una teleivωsiς, cioè 

una partecipazione alla sua consacrazione. Cristo è consacrato sacerdote e vi associa intimamente 

tutti noi: mentre per i sacerdoti antichi la consacrazione avveniva mediane separazioni rituali, quella 

di Cristo è avvenuta nella passione nell’obbedienza al Padre e nella solidarietà con i fratelli. Tutti i 

credenti partecipano al sacerdozio di Cristo. Per beneficiarne basta aderire a lui nella fede, come i 

nostri padri (cap.11). Qui si è realizzata la profezia di Geremia (10,14-17 = Ger 31,33-34): il cuore 

nuovo, il cuore capace di amare (Ez 36,26; Ger 24,7; 32,39)! 

L’autore ribadisce la teologia di Paolo, che rifiuta le pretese della Legge e pone la fede alla 

base della vita cristiana. Con una novità: la dottrina di Paolo è illuminata dalla riflessione sul 

sacerdozio di Cristo che ci introduce realmente alla comunione con Dio. 

Con la fede l’autore introduce anche il tema della speranza e della agape: perché sono i tre 

atteggiamenti spirituali che ci permettono di unirci a Cristo e trasformare così la nostra esistenza nel 

dono di sé fatto ai fratelli.     


