
1 
 

 
 

VERSO IL CONVEGNO ECCLESIALE DIOCESANO 
DEL 16 GIUGNO 2024 

AL TERMINE DELL’ANNO PASTORALE 2023-2024 E IN VISTA DELL’ANNO 
PASTORALE 2024-2025 

 
La Parola 
 
“Siamo collaboratori di Dio, e voi siete il campo di Dio, l'edificio di Dio. 
Secondo la grazia di Dio che mi è stata data, come un sapiente 
architetto io ho posto il fondamento; un altro poi vi costruisce sopra. Ma 
ciascuno stia attento come costruisce. Infatti nessuno può porre un 
fondamento diverso da quello che già vi si trova, che è Gesù Cristo. E 
se, sopra questo fondamento, si costruisce con oro, argento, pietre 
preziose, legno, fieno, paglia, l'opera di ciascuno sarà ben visibile: la 
farà conoscere quel giorno che si manifesterà col fuoco, e il fuoco 
proverà la qualità dell'opera di ciascuno. Se l'opera che uno costruì sul 
fondamento resisterà, costui ne riceverà una ricompensa; ma se l'opera 
finirà bruciata, sarà punito: tuttavia egli si salverà, però come attraverso 
il fuoco. Non sapete che siete tempio di Dio e che lo Spirito di Dio abita 
in voi? Se uno distrugge il tempio di Dio, Dio distruggerà lui. Perché santo 
è il tempio di Dio, che siete voi. Nessuno si illuda. Se qualcuno tra voi si 
crede un sapiente in questo mondo, si faccia stolto per diventare 
sapiente” (1 Cor 3, 9-18). 
 
In spirito di continuità 
Desidero introdurci al lavoro di stamane lasciandoci ispirare da una 
parola tratta dalla Prima Lettera ai Corinzi che sta guidando il cammino 
della nostra Chiesa in questo anno.  
Ispirati e guidati dalla Parola ci poniamo in cammino verso il Convegno 
ecclesiale diocesano del 16 giugno 2024, al termine dell’anno pastorale 
2023-24 e in vista dell’anno pastorale 2024-25. 
  
Non vogliamo viverlo come un evento fine a se stesso, ma come un 
momento spirituale e pastorale del cammino della nostra Chiesa, alla 
luce del cammino già fatto e aprendo già l’orizzonte per il cammino 
che ci attende. Il riferimento alla Prima Lettera ai Corinzi e quindi alla 
Lettera Pastorale “Perché il cuore arda” esprime questo spirito di 
continuità che desidero cogliamo insieme. 
 
 
 



2 
 

Dove ci troviamo 
 
Il Convegno si situa entro un contesto caratterizzato da diverse 
esperienze che siamo chiamati a cogliere e vivere in armonia, senza 
creare sovrapposizioni, dispersioni e frammentazioni e senza lo spirito di 
appesantimento che a volte possiamo percepire. 
 
-Stiamo vivendo il Cammino sinodale della Chiesa Italiana che ha 
concluso la fase sapienziale, anche se lo spirito di questo tratto del 
cammino sinodale, può e deve continuare ad essere coltivato come 
occasione per continuare ad ascoltare da una parte la “voce della 
storia” esterna (come abbiamo fatto particolarmente nella fase 
narrativa), ma anche interna alle nostre comunità per continuare ad 
accogliere i desideri e i bisogni che sono nel cuore delle persone e 
dall’altra la “voce dello Spirito” che guida il discernimento e suggerisce 
non cosa dobbiamo fare a partire semplicemente dalle nostre 
previsioni e sensibilità umane e pastorali, ma cosa Dio ci chiede di 
compiere per non “porre un fondamento diverso da quello che già vi si 
trova, che è Gesù Cristo”(v.11).  
 
-Molte delle sollecitazioni che il Cammino sinodale ha fatto emergere 
sono confluite e sono state offerte come motivo di riflessione e di 
cammino pastorale nella lettera pastorale “Perché il cuore arda” che 
ho consegnato alla nostra Chiesa per questo anno pastorale 2023-2024. 
 
-Ci troviamo alla vigilia di un momento particolare: il rilancio della Nota 
Pastorale “cristiani non si nasce, ma si diventa” con il nuovo spirito di 
pastorale integrata che dal prossimo anno pastorale 2024-2025, 
comincerà a guidare anche le comunità di Palestrina. Sarà un 
momento forte – lo spero - di comunione tra Uffici pastorali, tra presbiteri 
tutti, tra comunità (particolarmente quelle di uno stesso territorio) e, 
all’interno delle comunità, tra pastori, accompagnatori dei genitori, 
catechisti, gruppi, associazioni, organismi pastorali e famiglie. Ben 
sappiamo come per fare comunione non sia sufficiente un Documento, 
ma occorra un impegno personale di ciascuno e un esercizio attento, 
curato, a volte anche faticoso, ma doveroso. 
 
Coniugando insieme questi atteggiamenti, vivremo il Convegno 
secondo lo spirito di sinodalità dove appunto l’ascolto, il discernimento 
e la decisione sono tempi fondamentali. 
 
 
 



3 
 

Le “parole” dello Spirito 
 
Come già anticipato, la fase sapienziale, ha rappresentato un tempo 
di discernimento nello Spirito, circa i passi da compiere nel futuro. Nella 
nostra Chiesa la fase sapienziale con le cinque tematiche offerte, è 
stata vissuta particolarmente negli incontri con gli organismi di 
partecipazione diocesana, i Consigli Presbiterali, Pastorali e la Consulta 
delle Aggregazioni Laicali diocesani. E’ stato un tempo fecondo per 
riflettere ancora sulle scelte possibili. E il cammino sta proseguendo con 
gli incontri di Vicaria che si stanno vivendo in questi mesi. Questo perché 
la fase sapienziale è terminata secondo i tempi ufficiali, ma lo spirito 
sinodale può e deve continuare ad essere alimentato nella nostra 
Chiesa. 
 
Le linee guida offerte dalla CEI suggeriscono che la prospettiva con la 
quale siamo stati chiamati a vivere questo tempo non è considerare 
“cosa il mondo deve cambiare per avvicinarsi alla Chiesa”, ma “che 
cosa la Chiesa deve cambiare per favorire l’incontro del Vangelo con 
il mondo” (n.12). Come sempre accade, siamo sorpresi e se vogliamo 
spiazzati dallo Spirito, poiché ci viene chiesto un cambiamento di 
prospettiva, che ci permette di cogliere la stessa situazione in modo 
diverso.  
 
Cosa intendo dire? La fase narrativa ci invitava a coltivare lo spirito di  
Chiesa in uscita che si concretizzava nell’aprire le porte, nell’uscire 
appunto per entrare in dialogo con le realtà esterne alla comunità e 
ascoltare cosa abitava nel cuore dell’uomo e della donna di oggi. Mi 
soffermo un momento e richiamo anche qui quanto abbiamo già 
rilevato e cioè come nella nostra Chiesa di Tivoli era di fatto, già in atto, 
questo stile “in uscita”: la Nota pastorale “Cristiani non si nasce, ma si 
diventa”, richiede di porre particolare attenzione al coinvolgimento dei 
genitori nella cammino di IC dei ragazzi e questo implica di entrare in 
relazione con un mondo di adulti che rappresenta in piccolo tutto il 
mondo che sta fuori e che vive le dinamiche della vita di oggi. 
  
Riprendiamo il nostro discorso. Già nella fase narrativa da più parti era 
emersa la necessità che la Chiesa ravvivasse il senso spirituale. Anche 
la fase sapienziale ci ha condotti verso la stessa direzione, come 
abbiamo ascoltato anche dalla relazione preparata e consegnata alla 
Segreteria del Sinodo lo scorso 30 aprile. 
 
Dicevo che lo Spirito ci ha spiazzato e ci ha sorpreso. Pensiamoci! A 
volte nelle analisi che abbiamo fatto e facciamo siamo sempre portati 



4 
 

a sottolineare che il problema siano coloro che sono “fuori, lontani”: 
sono poco sensibili, poco aperti, poco disponibili e tutti gli altri aspetti 
che possiamo cogliere dalla nostra esperienza pastorale. Intendiamoci: 
sono tutti motivi veri, reali e non vanno mistificati né eliminati. E’ così…  
Ecco la prospettiva diversa alla quale mi riferivo sopra. Le stesse 
problematiche fanno emergere com’è il mondo oggi e in esso le 
persone che lo abitano e che sono intrise della logica mondana, nello 
stesso tempo ci pongono “problemi” che possono essere vissuti come 
interrogativi importanti per noi. Le denunce verso il mondo dalla finestra 
delle nostre comunità sono anche domande per la nostra Chiesa! 
 
Noi diciamo che le famiglie portano avanti una fede per convenienza, 
per convenzione sociale, per abitudine. Chiediamoci anche: 
 “noi che siamo dentro le comunità come siamo: c’è in noi davvero una 
fede appassionata, fresca, nuova ogni giorno, vissuta con l’entusiasmo 
degli inizi e capace pertanto di contagiare?” 
 
Noi diciamo che si deve riscoprire la vita comunitaria come meta del 
cammino di IC, affermiamo che non si può fruire solo di servizi religiosi. 
Chiediamoci anche: “le nostre comunità sono davvero attraenti, 
capaci di offrire una proposta alta e “altra” rispetto alla logica 
mondana?”. 
  
Ancora! Noi diciamo che la dimensione spirituale è relegata ai margini 
della vita, spesso soffocata e non percepita come essenziale.  
Riflettiamo: “nelle nostre comunità si vive realmente una vita spirituale 
viva, curata? La spiritualità è davvero centrale?”. 
 
Noi diciamo che Gesù non è il centro della vita delle persone, che sono 
occupate, preoccupate e attratte da altri idoli, che seguono altre 
logiche, che pongono certezza in altro o altri. Chiediamoci: “nella 
barca della nostra Chiesa, Gesù è davvero al centro? E’ realmente Lui 
a guidare e condurre, oppure c’è, ma è a poppa, lo lasciamo dormire, 
perché al centro ci siamo noi e di fatto la barca siamo noi a condurla, 
pensando cosa fare, cosa decidere, dove andare?” e ancora: “nelle 
nostre comunità (nel rapporto tra presbiteri, tra presbiteri e laici, tra 
gruppi e movimenti) si vive davvero secondo la logica del Vangelo? O 
ci si concede e si normalizzano modi di essere, atteggiamenti, parole, 
scelte che con il Vangelo non hanno niente a che vedere?”, “parliamo 
del Vangelo con la bocca o anche e soprattutto con la vita?”. 
  
I vangeli della Resurrezione che la liturgia ci ha proposto nei giorni 
pasquali riporta un’espressione che potremmo chiamare una 



5 
 

“collocazione di senso”: “venne Gesù e stette in mezzo” (cfr. Gv. 20, 
19.26). Il Risorto non solo sta, ma sta in mezzo, sta al centro, perché “Dio 
o è al centro oppure non c’è” (D. Bonhoeffer). 
Credo che lo Spirito ci stia chiedendo di ravvivare la consapevolezza 
essenziale che anche come Chiesa dobbiamo aprirci alla conversione 
profonda e reale, riscoprendo davvero “l’essenziale”. 
 
Ci vuole coraggio: il coraggio della Verità nel chiamare per nome ciò 
che non è autentico in noi e nelle nostre comunità, senza compromessi, 
senza mezze misure, senza connivenze. Perché si corre il rischio che le 
logiche mondane non riconosciute e chiamate per nome, che 
accogliamo e coltiviamo a volte senza accorgercene, alla fine 
offuschino la bellezza del volto di Cristo e possono togliere forza al dono 
della grazia che abbiamo ricevuto, che dobbiamo coltivare e custodire 
per poi offrirlo, ma non svenderlo: “la grazia è a caro prezzo soprattutto 
perché è costata cara a Dio, perché gli è costata la vita di suo Figlio 
«siete stati riscattati a caro prezzo» (1Cor 6,20) e perché non può essere 
a buon mercato per noi ciò che è costato caro a Dio. E' grazia 
soprattutto perché Dio non ha ritenuto troppo elevato il prezzo di suo 
Figlio per la nostra vita, ma lo ha dato per noi. Grazia a caro prezzo è 
l'incarnazione di Dio” (D. Bonhoeffer, Sequela). 
 
Insieme a questo atteggiamento occorre ravvivare la chiamata per tutti 
ad una vera conversione. 
 
La prima parola che lo Spirito dice alla nostra Chiesa, mi sembra sia 
“spiritualità” 
Lo Spirito ci sollecita a interrogarci sulla qualità della vita spirituale nelle 
nostre comunità. E qui possiamo cogliere due aspetti. 
 
1.Da una parte le comunità non rispondono sempre al bisogno di 
spiritualità che c’è nel cuore delle persone, magari sopito, nascosto, 
sepolto, ma c’è. Condivido con tutti un’indagine dell’Osservatorio 
Giovani dell’Istituto Toniolo condotta da Paola Bignardi nello scorso 
ottobre 2023. I giovani intervistati nell’ambito della ricerca sono 
pressoché unanimi nel ritenere che la vita cristiana non è spirituale. È 
per questo che hanno deciso di rivolgersi ad altre esperienze, per 
trovare luoghi e contesti in cui la loro domanda potesse essere 
soddisfatta. Da queste affermazioni si rimane molto colpiti: com’è 
possibile non cogliere il potenziale spirituale della vita cristiana? Certo 
occorre interrogarsi su che cosa i giovani stanno cercando, ma anche 
fare un esame di coscienza sulla qualità spirituale delle esperienze che 
vengono vissute e proposte dalle comunità cristiane: forse il loro 



6 
 

attivismo impedisce di cogliere un’anima che, se resta troppo implicita, 
non riesce a rivelarsi. Un teologo e filosofo ceco Thomas Halik scrive: “la 
sfida principale per il cristianesimo di oggi è il cambiamento di rotta 
dalla religione alla spiritualità. Mentre le forme istituzionali della religione 
tradizionale ricordano sotto molti aspetti l’alveo di un fiume quasi in 
secca, l’interesse per la spiritualità di ogni tipo sembra una piena in 
precipitosa crescita che sfonda i vecchi argini e scava nuovi percorsi” 
(Pomeriggio del cristianesimo, Vita e Pensiero, Milano 2022, p. 191). 
 
2. Dall’altra parte la fede creduta, celebrata all’interno delle comunità 
non si traduce sempre in uno stile che sia capace di accendere nel 
cuore di chi è lontano il desiderio di Dio, con una testimonianza forte e 
credibile da parte dei cristiani che è un gesto di “prima 
evangelizzazione” come richiamava San Paolo VI nella “Evangelii 
nuntiandi” : “la buona novella deve essere proclamata mediante la 
testimonianza, Ecco: un cristiano o un gruppo di cristiani in seno alla 
comunità di uomini nella quale vivono, manifestano capacità di 
comprensione e di accoglimento, comunione di vita e di destino con 
gli altri, solidarietà con gli sforzi di tutti per tutto ciò che è nobile e buono. 
Ecco, essi irradiano in maniera molto semplice e spontanea la fede in 
alcuni valori che sono al di là dei valori correnti e la speranza in qualche 
cosa che non si vede e che non si oserebbe immaginare. Allora con 
tale testimonianza senza parole, questi cristiani fanno salire nel cuore di 
coloro che li vedono vivere domande irresistibili: perché sono così? 
Perché vivono in tal modo? Che cosa li ispira?  Perché sono in mezzo a 
noi? Ebbene una tale testimonianza è già una proclamazione silenziosa, 
ma molto forte ed efficace della Buona Novella. Vi è qui un gesto di 
prima evangelizzazione” (n.21).  
 
E da questo riferimento cogliamo la seconda parola che lo Spirito 
pronuncia sulla nostra Chiesa: comunione in vista della testimonianza. 
 
Quale cammino? 
Il cammino che si apre è un ritorno alle origini evangeliche per ritrovare 
la freschezza e la genuinità della fede, personale e comunitaria. 
Occorre ritornare all’essenziale del nostro essere, ritrovare lo specifico 
delle nostre comunità, riaffermando con forza il valore alto della 
spiritualità, affinchè le nostre comunità siano sempre più, o diventino, 
luoghi autentici di incontro con Dio che entra in relazione, “parla nella 
Parola” e opera nei Sacramenti. E’ la riscoperta di una spiritualità che 
non sia un emozionalismo, ma sia relazione viva con il Signore Gesù che 
è Signore, ispira e guida la comunità e che nella comunità attende ogni 
uomo e ogni donna che desiderano incontrarlo. Papa Francesco 



7 
 

afferma “la vita spirituale non è una tecnica a nostra disposizione, non 
è un programma di benessere interiore che sta a noi programmare. No. 
La vita spirituale È la relazione con Dio, il Vivente, irriducibile alle nostre 
categorie…E’ una maniera molto bella di entrare in una relazione vera, 
sincera, con la sua umanità, con la sua sofferenza, anche con la sua 
singolare solitudine. Con lui, che ha voluto condividere fino in fondo la 
sua vita con noi... Ci fa tanto bene imparare a stare con lui, stare col 
Signore, imparare a stare col Signore” (16 Novembre 2022) . 
 
Papa Benedetto XVI parlava di un ritorno alle sorgenti per ripartire dal 
principio. Già nel 1969 delineava “un processo lungo, ma quando tutto 
il travaglio sarà passato, emergerà un grande potere da una Chiesa più 
spirituale e semplificata. A quel punto gli uomini scopriranno di abitare 
un mondo di indescrivibile solitudine e avendo perso di vista Dio, 
avvertiranno l’orrore della loro povertà. Allora, e solo allora, vedranno 
quel piccolo gregge di credenti come qualcosa di totalmente nuovo: 
lo scopriranno come una speranza per se stessi, la risposta che avevano 
sempre cercato in segreto”. 
 
Tornare dunque al principio. Ma il principio cos’è? Non sono tecniche, 
attività, metodi. Il principio è il Maestro! Forse è l’affermazione più ovvia, 
ma spesso proprio perché ovvia diventa quella più scontata e 
trascurata. 
 
Allora il cammino per tutti è ripartire dal Maestro e contemplare come 
Lui ha voluto la Chiesa che è Sua: posta nelle nostre mani, ma sempre 
Sua. Recuperare la consapevolezza che “la Chiesa è Sua” ravviva in 
noi il santo timore riguardo le cose di Dio e l’attenzione ad accogliere 
ciò che è di Dio, senza impossessarsene, senza operare manipolazioni, 
personalizzazioni e appropriazioni indebite. Siamo chiamati tutti a 
riscoprire il Vangelo, non darlo per scontato, per conosciuto e che 
ormai deve parlare alla vita degli altri e non più alla nostra. Se perdiamo 
questa dimensione, se la trascuriamo o la bypassiamo, diventiamo 
esperti di cose religiose, mentre siamo chiamati ad essere “uomini di 
fede”, nella sua accezione di “fedeli al Maestro”. Occorre rimettere 
Gesù davvero al centro e porsi in atteggiamento di imitazione di Lui. 
  
Guidati dal Vangelo 
Come già accennato, la spiritualità non è seguire tecniche, metodi, 
esperienze spiritualeggianti, ma entrare sempre in una relazione con il 
Signore, contemplarlo e lasciarsi trasformare, per divenire capaci fare 
come Lui, di esprimere Lui. In questo movimento dell’animo, la 
spiritualità ci fa riscoprire la dimensione del monte, luogo essenziale al 



8 
 

quale tornare. Gesù stesso è colui che orienta l’attenzione verso il 
monte, dove Lui stesso si ritirava per lasciare che il Padre “informasse”, 
desse forma alle parole e alle opere da compiere, affinchè la Sua vita 
fosse riflesso del Padre (cfr. Gv.14,9-10).  
 
L’evangelista Marco scrive: “Gesù chiamò i discepoli perché stessero 
con lui e per inviarli” (3,14). È necessario tornare a “stare” nella verità, 
senza condizioni, abbandonando la fretta o la preoccupazione del fare 
(fosse anche in nome di Dio). E’ difficile perché la tentazione di andare, 
di sapere cosa fare, di organizzare è sempre alle porte della nostra vita. 
E Gesù nel vangelo di Giovanni richiama l’importanza del “rimanere” 
(cfr. 15,4 seg.) e possiamo che dire che arriva all’estremo quando 
afferma “senza di me non potete far nulla”(v.5). La dimensione 
essenziale del discepolato e quindi della comunità è “stare” per 
ascoltare la Parola, che rende poi autentico e fruttuoso l’andare, anzi 
l’“essere inviati”. Se manca questo momento di relazione con il Signore, 
se lo si da per scontato ogni andare (che si esprime in progetti, 
esperienze, iniziative, cammini) rischia di essere vano e di non dire nulla 
e di non portare frutto.  
 
E’ dura ammetterlo, ma forse in tante cose che si fanno non è detto che 
ci sia la presenza autentica di Dio, perché sono cose decise da noi 
senza lasciare lo spazio e l’iniziativa a Dio. E qui c’è da fare i conti con 
una parola esigente: “un giorno verrete e mi direte: Signore nel tuo 
nome abbiamo profetato, nel tuo nome abbiamo cacciato demoni e 
compiuto molti miracoli. Io però dichiarerò: “non vi ho mai conosciuti, 
allontanatevi da me, voi operatori di iniquità. Perciò chiunque ascolta 
queste mie parole…” (Mt.7,22-24). Per stare, per ascoltare, per 
accogliere quanto ascoltato occorre calma e silenzio.  
 
Altra dimensione essenziale della vita spirituale intesa come relazione è 
l’Eucaristia, dove il Signore stesso opera. Occorre avere il coraggio di 
ritornare con forza e decisione a queste sorgenti del nostro essere, 
perché da questo nasce l’altro frutto importante che è l’altra parola 
che vorrei richiamare: la comunione. 
  
Lo scandalo 
 
Manca oggi la comunione o quanto meno è faticosa. E anche qui 
occorre il coraggio della verità, che l’esperienza pastorale ci consegna. 
Sappiamo come spesso non c’è comunione tra comunità e Chiesa 
diocesana, tra comunità di uno stesso territorio, all’interno delle 
comunità tra pastori, laici, tra gruppi. La mancanza di comunione 



9 
 

assume e si esprime in molte forme sia a livello personale, comunitario e 
tra comunità: l’autoreferenzialità (importante e valido è solo ciò faccio 
io), il disinteresse (il lavoro, la proposta il cammino dell’altro non mi 
riguarda), la critica sterile (sto alla finestra e senza coinvolgermi vedo 
dove ciò che non va), la riserva mentale (ascolto, magari anche 
acconsento dinanzi, ma tanto continuo a fare come dico, penso io e 
come ho sempre fatto), la competitività (devo mostrare che io sono 
migliore).  Se non abbiamo il coraggio di chiamare per nome e cogliere 
in modo sano lo scandalo di queste dinamiche, nulla potrà cambiare e 
dobbiamo confrontarci con questa parola “Vi esorto pertanto, fratelli, 
per il nome del Signore nostro Gesù Cristo, ad essere tutti unanimi nel 
parlare, perché non vi siano divisioni tra voi, ma siate in perfetta unione 
di pensiero e d'intenti. Mi è stato segnalato infatti a vostro riguardo, 
fratelli, dalla gente di Cloe, che vi sono discordie tra voi. Mi riferisco al 
fatto che ciascuno di voi dice: «Io sono di Paolo», «Io invece sono di 
Apollo», «E io di Cefa», «E io di Cristo!». Cristo è stato forse diviso?”  (I Cor. 
1,10-13). Questa dice la verità del nostro agire! 
 
L’essenziale intreccio 
 
Con voi mi pongo alcune domande: cos’è la comunione? Quando si 
può parlare di comunione? Quali le condizioni per una autentica 
comunione?  
 
Possiamo trovare la risposta ancora una volta tornando alla Parola, al 
vangelo di Giovanni al capitolo 10 dove Gesù si definisce “buon 
pastore”. Nel brano cogliamo alcune suggestioni importanti anche per 
la comunione. Comunione non è semplicemente stare nello stesso 
luogo, occupare lo stesso spazio, condividere gli stessi progetti, 
nemmeno avere gli stessi ideali. C’è un di più al quale anche qui 
occorre tornare perché tutto questo (programmi, luoghi) ha la funzione 
di “recinto”. Dentro il recinto ci sono le pecore, ma non ancora il 
gregge. Cosa costituisce le pecore in un gregge? La relazione di 
ciascuna con il pastore, relazione di conoscenza profonda, di intimità 
con Colui che come scrive Giovanni: “il Pastore conosce le pecore una 
ad una…le chiama per nome ed esse lo seguono, ascoltano lo sua 
voce”(cfr vv.33.4.14). Allora le pecore si scoprono gregge in quanto 
riunite intorno allo stesso Pastore e unite tra loro dalla relazione che 
ciascuna di esse ha con Lui. Comprendiamo come la comunione non 
si decide a tavolino, non si sceglie, non può essere il frutto di uno sforzo 
umano, né l’obbedienza ad un progetto. E’ di più: è il frutto di una 
relazione intima con il Pastore che parla, che conduce ai pascoli e 



10 
 

come “pasto-re”, dona il pasto, cioè si fa Lui stesso pasto, cibo per il 
gregge.  
Allora dalla spiritualità, intesa come relazione profonda con il Signore, 
viene il frutto di una vera comunione. 
 
Un’esperienza di conferma 
La grande sfida che è offerta a tutti, il cammino da compiere, ci viene 
dalla contemplazione di un altro brano significativo, dove spiritualità e 
comunione sono esperienze legate in modo essenziale: l’una nasce 
dall’altra. E’ il cammino di Emmaus, due discepoli che portano i segni 
di una fede arrivata al limite, una storia conosciuta nei minimi particolari 
che però non basta per vivere la gioia e per essere in comunione, 
perché si può conoscere la storia, ricevere annunci, ma stare nella 
stessa situazione di rassegnazione dei due. La fede per essere vera deve 
condurre inevitabilmente all’incontro, a vedere il Signore. I due hanno 
preso le distanze anche dalla comunità di Gerusalemme, da quei 
discepoli con i quali non ci sono più motivi per stare insieme. Il cammino 
si converte e diventa esperienza dove lo sconosciuto diventa il 
protagonista nel Suo illuminare con la Parola che fa ardere il cuore e 
nel celebrare la Cena con intensità che permette agli occhi di aprirsi e 
riconoscerlo: “si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero” (24,31) e “non 
ci ardeva forse il cuore?” (24, 32).  
 
La spiritualità: è opera di Gesù risorto nella vita di fede stanca, delusa, 
smorta e disperata. E’ opera di Colui che con la Parola tocca il cuore e  
nell’Eucaristia si svela e si fa riconoscere. L’esperienza  fa nascere la 
rinnovata comunione: i due si convertono, tornano a Gerusalemme e 
condividono con gli altri quanti vissuto. La comunione trova motivo nella 
condivisione dell’esperienza di ciascuno con il Risorto.   
 
Come avete ascoltato ho voluto questo intervento con il rilancio di 
queste due dimensioni essenziali: la spiritualità e la comunione. Ed ho 
scelto di riferirmi non a Documenti, ma alla parola di Dio perché credo 
questo nostro stare insieme oggi e pensare la Convegno non sia un 
semplice organizzare, ma possa essere già un momento spirituale per 
noi, un esercizio di ascolto di ciò che Dio chiede oggi alla “Sua” Chiesa 
di Tivoli e di Palestrina dentro la quale noi siamo. 
 
Alla luce del Cammino sinodale 
Il Cammino sinodale ben si inserisce in questo cammino perché la 
domanda di fondo possiamo intenderla semplicemente così: qual è il 
nostro cammino di Chiesa? 
 



11 
 

E forte è il richiamo alla comunione. Papa Francesco ha usato 
l’immagine dell’orchestra sinfonica per descrivere l’essere della Chiesa. 
“Una sinfonia vive della sapiente composizione dei timbri dei diversi 
strumenti: ognuno dà il suo apporto, a volte da solo, a volte unito a 
qualcun altro, a volte con tutto l’insieme”. La diversità è necessaria, è 
indispensabile.  Ma ogni suono deve concorrere al disegno comune. E 
per questo  è fondamentale l’ascolto reciproco: ogni musicista deve 
ascoltare gli altri. Perché se uno ascoltasse solo se stesso, per quanto 
sublime possa essere il suo suono, non gioverà alla sinfonia; e lo stesso 
avverrebbe se una sezione dell’orchestra non ascoltasse le altre, ma 
suonasse come se fosse da sola, come se fosse il tutto. E il direttore 
dell’orchestra è al servizio di questa specie di miracolo che ogni volta è 
l’esecuzione di una sinfonia. Egli deve ascoltare più di tutti gli altri, e nello 
stesso tempo il suo compito è aiutare ciascuno e tutta l’orchestra a 
sviluppare al massimo la fedeltà creativa, fedeltà all’opera che si sta 
eseguendo, ma creativa, capace di dare un’anima a quello spartito, 
di farlo risuonare nel qui e ora in maniera unica. Ci fa bene rispecchiarci 
nell’immagine dell’orchestra, per imparare sempre meglio ad essere 
Chiesa sinfonica e sinodale nella consolante fiducia che abbiamo 
come maestro lo Spirito Santo – Lui è il protagonista –: maestro interiore 
di ognuno e maestro del camminare insieme. Lui crea la varietà e 
l’unità, Lui è la stessa armonia”. 
 
Verso il Convegno 
Come già accennato il Convegno si pone in continuità con quanto 
auspicavo per questo anno pastorale 2023-2024 con la Lettera “Perché 
il cuore arda” dove il richiamo alla dimensione spirituale è centrale. 
 
E allora accogliamo le due parole che lo Spirito dice alla Chiesa di Dio 
che è in Tivoli e in Palestrina: spiritualità e comunione, che uniamo 
insieme: dalla spiritualità la vera comunione! (potremo aggiungere: 
portatrici di speranza?). 
 
Questo credo che renderà la nostra Chiesa profetica, che non parla di 
Dio ma lascia parlare Dio, che non elargisce ricette, proclami, precetti 
morali, ma sa abitare la storia e offrire una proposta davvero 
alternativa, segno di contraddizione, custode umile, attenta, fedele 
dell’unica Verità. Siamo in un tempo nel quale c’è la cultura debole e 
fluida, il relativismo dei valori, la dispersione, un tempo nel quale è in crisi 
la capacità di stare insieme, dilagano l’egoismo, la solitudine, si coglie 
l’incapacità di amare in modo vero, forte e stabile, tutto è ridotto alla 
semplice dimensione materiale, alla consumazione di eventi e alla 
soddisfazione di istinti. E’ una storia difficile, ma è la nostra storia, è la 



12 
 

storia dove siamo messi dal Signore, è la  storia dove ci giochiamo 
l’unica possibilità di vita che abbiamo. E dove ci giochiamo anche il 
futuro eterno! 
  
Cosa fare? Siamo dinanzi ad una scelta che offre tre possibilità:                                                             
1.diventare anestetizzati, disinteressati, dentro le nostre comunità a 
porte chiuse per paura;                                                                                                                                                 
 
2.continuare a dare ricette, a fare proclami, a emettere precetti 
moraleggianti del “si deve fare”, abbassando il livello della proposta, 
annacquando il messaggio per avere numeri al seguito;                                                                                                                                             
 
3.scegliere la via più ardua, tipica del profeta: stare dentro la storia e 
con la vita annunciare la Verità di Dio, accogliendo il prezzo che 
questo potrà comportare, consapevoli che “noi predichiamo Cristo 
crocifisso, scandalo per i Giudei, stoltezza per i pagani; ma per coloro 
che sono chiamati, sia Giudei che Greci, predichiamo Cristo potenza 
di Dio e sapienza di Dio. Perché ciò che è stoltezza di Dio è più 
sapiente degli uomini, e ciò che è debolezza di Dio è più forte degli 
uomini” (I Cor. 1,23-25) 
 
Il profetismo al quale siamo richiamati come Chiesa, non è parlare di 
Dio, ma far parlare Dio con la nostra vita ecclesiale .  
 
Allora :  
-domina il relativismo? La parola sarà vivere con coerenza la parola 
del Vangelo                       
- c’è incapacità di stare insieme? La parola più efficace sarà la 
testimonianza di uno stare insieme nel nome di Gesù;                                                                                                            
-dilaga l’egoismo? La parola più credibile sarà lo stile dell’attenzione 
concreta, attenta e rispettosa dell’altro.                                                                                                                          
- c’è l’incapacità di amare? Ecco allora che la risposta è amare in 
nome di Gesù.                              
- c’è una dimensione materiale: la risposta è risvegliare la vita nello 
Spirito.  
 
Solo questo ci renderà profetici.  
Tutto il resto saranno idee, teorie, tentativi umani che con porteranno 
ad alcun risultato. 
 
Dietrich Bonhoeffer affermava il bisogno di ascoltare la Parola prima 
ancora di annunziarla perché l’ascolto dell’altro è un primo gesto di 
riconoscimento e di amore per lui: “i cristiani, soprattutto quelli 



13 
 

impegnati nella predicazione…dimenticano che l’ascoltare potrebbe 
essere un servizio più importante del parlare…chi non sa più ascoltare il 
fratello, prima o poi non sarà nemmeno capace di ascoltare Dio. Qui 
comincia la morte della vita spirituale, e alla fine non rimane altro che 
un futile chiacchiericcio religioso, quella degnazione pretesca, che 
soffoca tutto il resto sotto un cumulo di parole vuote” (“Vita comune, Il 
libro di preghiera della Bibbia”p. 75). 
 
Siamo alle soglie del Giubileo e possiamo fare nostro il richiamo di San 
Giovanni Paolo II nella Lettera Apostolica “Tertio millennio adveniente” 
dove richiamava anch’egli un ritorno alle origini, cioè mettere al centro 
Gesù Cristo per proporlo in modo efficace agli uomini nel nostro tempo. 
Si parlava di nuova evangelizzazione, che forse ancora non è diventata 
vecchia, ma resta sempre “nuova” e quindi ancora da iniziare.  
 
               + Mauro Parmeggiani 
       Vescovo di Tivoli e di Palestrina 
 
 
 
 


