VERSO IL CONVEGNO ECCLESIALE DIOCESANO
DEL 16 GIUGNO 2024
AL TERMINE DELL’ANNO PASTORALE 2023-2024 E IN VISTA DELL'ANNO
PASTORALE 2024-2025

La Parola

“Siamo collaboratori di Dio, e voi siete il campo di Dio, I'edificio di Dio.
Secondo la grazia di Dio che mi e stata data, come un sapiente
architetto io ho posto il fondamento; un altro poi vi costruisce sopra. Ma
ciascuno stia aftento come costruisce. Infatti nessuno puo porre un
fondamento diverso da quello che gia vi si trova, che e Gesu Cristo. E
se, sopra questo fondamento, si cosfruisce con oro, argento, pietre
preziose, legno, fieno, paglia, I'opera di ciascuno sara ben visibile: la
fard conoscere quel giorno che si manifestera col fuoco, e il fuoco
provera la qualita dell'opera di ciascuno. Se 'opera che uno costrui sul
fondamento resistera, costui ne ricevera una ricompensa; ma se l'opera
finira bruciata, sara punito: tuttavia egli si salvera, pero come attraverso
il fuoco. Non sapete che siete tempio di Dio e che lo Spirito di Dio abita
in voi¢ Se uno distrugge il tempio di Dio, Dio distruggera lui. Perché santo
e il tempio di Dio, che siete voi. Nessuno si illuda. Se qualcuno tra voi si
crede un sapiente in questo mondo, si faccia stolto per diventare
sapiente” (1 Cor 3, 9-18).

In spirito di continuita

Desidero infrodurci al lavoro di stamane lasciandoci ispirare da una
parola tratta dalla Prima Lettera ai Corinzi che sta guidando il cammino
della nostra Chiesa in questo anno.

Ispirati e guidati dalla Parola ci poniamo in cammino verso il Convegno
ecclesiale diocesano del 16 giugno 2024, al termine dell’anno pastorale
2023-24 e in vista dell’anno pastorale 2024-25.

Non vogliamo viverlo come un evento fine a se stesso, ma come un
momento spirituale e pastorale del cammino della nostra Chiesa, alla
luce del cammino gia fatto e aprendo gida I'orizzonte per il cammino
che ci attende. Il riferimento alla Prima Lettera ai Corinzi e quindi alla
Lettera Pastorale "Perché il cuore arda” esprime questo spirito di
confinuita che desidero cogliomo insieme.



Dove ci troviamo

II Convegno si situa entro un contesto caratterizzato da diverse
esperienze che siamo chiaomati a cogliere e vivere in armonia, senza
creare sovrapposizioni, dispersioni € frammentazioni e senza lo spirito di
appesantimento che a volte possiamo percepire.

-Stiamo vivendo i| Cammino sinodale della Chiesa Italiana che ha
concluso la fase sapienziale, anche se lo spirito di questo trafto del
cammino sinodale, puo e deve confinuare ad essere colfivato come
occasione per continuare ad ascoltare da una parte la “voce della
storia” esterna (come abbiamo fatto particolarmente nella fase
narrafiva), ma anche interna alle nostre comunita per continuare ad
accogliere i desideri e i bisogni che sono nel cuore delle persone e
dall’altra la “voce dello Spirito” che guida il discernimento e suggerisce
non cosa dobbiomo fare a partire semplicemente dalle nostre
previsioni e sensibilitd umane e pastorali, ma cosa Dio ci chiede di
compiere per non “porre un fondamento diverso da quello che gia vi si
frova, che e Gesu Cristo”(v.11).

-Molte delle sollecitazioni che il Cammino sinodale ha fatto emergere
sono confluite e sono state offerte come motivo di riflessione e di
cammino pastorale nella lettera pastorale “Perché il cuore arda” che
ho consegnato alla nostra Chiesa per questo anno pastorale 2023-2024.

-Ci troviamo alla vigilia di un momento particolare: il rilancio della Nota
Pastorale “cristiani non si nasce, ma si diventa” con il nuovo spirito di
pastorale integrata che dal prossimo anno pastorale 2024-2025,
comincerd a guidare anche le comunita di Palestrina. Sarda un
momento forte — o spero - di comunione tra Uffici pastorali, tra presbiteri
tutti, tra comunita (particolarmente quelle di uno stesso territorio) e,
all'interno delle comunita, fra pastori, accompagnatori dei genitori,
catechisti, gruppi, associazioni, organismi pastorali e famiglie. Ben
sappiamo come per fare comunione non sia sufficiente un Documento,
Ma occorra un impegno personale di ciascuno e un esercizio attento,
curato, a volte anche faticoso, ma doveroso.

Coniugando insieme questi atteggiamenti, vivremo il Convegno
secondo lo spirito di sinodalita dove appunto I'ascolto, il discernimento
e la decisione sono tempi fondamentali.



Le “parole” dello Spirito

Come gia anticipato, la fase sapienziale, ha rappresentato un fempo
di discernimento nello Spirito, circa i passi da compiere nel futuro. Nella
nostra Chiesa la fase sapienziale con le cinque tematiche offerte, e
stata vissuta particolarmente negli incontri con gli organismi di
partecipazione diocesana, i Consigli Presbiterali, Pastorali e la Consulta
delle Aggregazioni Laicali diocesani. E' stato un tempo fecondo per
riflettere ancora sulle scelte possibili. E il cammino sta proseguendo con
gliincontri di Vicaria che si stanno vivendo in questi mesi. Questo perché
la fase sapienziale € terminata secondo i tempi ufficiali, ma lo spirito
sinodale puo e deve confinuare ad essere alimentato nella nostra
Chiesa.

Le linee guida offerte dalla CEl suggeriscono che la prospettiva con la
quale siamo stati chiamati a vivere questo tempo non @ considerare
“cosa il mondo deve cambiare per avvicinarsi alla Chiesa”, ma “che
cosa la Chiesa deve cambiare per favorire I'incontro del Vangelo con
il mondo” (n.12). Come sempre accade, siamo sorpresi € se vogliamo
spiazzati dallo Spirito, poiché ci viene chiesto un cambiamento di
prospettiva, che ci permette di cogliere la stessa situazione in modo
diverso.

Cosa intendo dire?¢ La fase narrativa ci invitava a coltivare lo spirito di
Chiesa in uscita che si concretizzava nell’aprire le porte, nell’uscire
appunto per entrare in dialogo con le realta esterne alla comunita e
ascoltare cosa abitava nel cuore dell’'uomo e della donna di oggi. Mi
soffermo un momento e richiomo anche qui quanto abbiamo gid
rievato e cioe come nella nostra Chiesa di Tivoli era di fatto, gid in atfto,
questo stile “in uscita”: la Nota pastorale “Cristiani non si nasce, ma si
diventa”, richiede di porre particolare attenzione al coinvolgimento dei
genitori nella cammino di IC dei ragazzi e questo implica di entrare in
relazione con un mondo di adulti che rappresenta in piccolo tutto |l
mondo che sta fuori e che vive le dinamiche della vita di oggi.

Riprendiamo il nostro discorso. Gia nella fase narrativa da piu parti era
emersa la necessita che la Chiesa ravvivasse il senso spirituale. Anche
la fase sapienziale ci ha condoftti verso la stessa direzione, come
abbiamo ascoltato anche dalla relazione preparata e consegnata alla
Segreteria del Sinodo lo scorso 30 aprile.

Dicevo che lo Spirito ci ha spiazzato e ci ha sorpreso. Pensiamoci! A
volte nelle analisi che abbiamo fatto e facciamo siamo sempre portati

3



a sottolineare che il problema siano coloro che sono “fuori, lontani”:
sono poco sensibili, poco aperti, poco disponibili e tutti gli altri aspetti
che possiamo cogliere dalla nostra esperienza pastorale. Intendiamoci:
sono futti motivi veri, reali e non vanno mistificati né eliminati. E' cosi...
Ecco la prospettiva diversa alla quale mi riferivo sopra. Le stesse
problematiche fanno emergere com’e I mondo oggi e in esso le
persone che lo abitano e che sono intrise della logica mondana, nello
stesso tempo ci pongono “problemi” che possono essere vissuti come
interrogativiimportanti per noi. Le denunce verso il mondo dalla finestra
delle nostre comunitd sono anche domande per la nostra Chiesal

Noi diciamo che le famiglie portano avanti una fede per convenienza,
per convenzione sociale, per abitudine. Chiediamoci anche:

“noi che siamo dentro le comunita come siamo: c’e in noi davvero una
fede appassionata, fresca, nuova ogni giorno, vissuta con I'entusiasmo
degli inizi e capace pertanto di contagiare?”

Noi diciamo che si deve riscoprire la vita comunitaria come meta del
cammino di IC, affermiamo che non si puo fruire solo di servizi religiosi.
Chiediamoci anche: “le nostre comunita sono davvero attraenti,
capaci di offrire una proposta alta e “altra” rispetto alla logica
mondana?”.

Ancora!l Noi diciamo che la dimensione spirituale € relegata ai margini
della vita, spesso soffocata e non percepita come essenziale.
Riflettiamo: “nelle nostre comunita si vive realmente una vita spirituale
viva, curata? La spiritualita € davvero centrale?”.

Noi diciamo che Gesu non € il centro della vita delle persone, che sono
occupate, preoccupate e attratte da altri idoli, che seguono alire
logiche, che pongono certezza in altro o altri. Chiediamoci: “nella
barca della nostra Chiesa, Gesu e davvero al centro? E' realmente Lui
a guidare e condurre, oppure c’e, ma e a poppa, lo lasciamo dormire,
perché al centro ci siamo noi e di fatto la barca siamo noi a condurla,
pensando cosa fare, cosa decidere, dove andare?” e ancora: “nelle
nostre comunita (nel rapporto tra presbiteri, tra presbiteri e laici, tra
gruppi e movimenti) si vive davvero secondo la logica del Vangelo? O
ci si concede e si normalizzano modi di essere, atteggiamenti, parole,
scelte che con il Vangelo non hanno niente a che vedere?”, “parliamo
del Vangelo con la bocca o anche e soprattutto con la vita?”.

| vangeli della Resurrezione che la liturgia ci ha proposto nei giorni
pasquali riporta un'espressione che potremmo chiamare una

4



“collocazione di senso”: “venne Gesu e stelte in mezzo” (cfr. Gv. 20,
19.26). Il Risorto non solo sta, ma sta in mezzo, sta al centro, perché “Dio
o e al centro oppure non c’e” (D. Bonhoeffer).

Credo che lo Spirito ci stia chiedendo di ravvivare la consapevolezza
essenziale che anche come Chiesa dobbiamo aprirci alla conversione
profonda e reale, riscoprendo davvero “l'essenziale”.

Ci vuole coraggio: il coraggio della Verita nel chiamare per nome cio
che non & autentico in noi e nelle nostre comunita, senza compromessi,
senza mezze misure, senza connivenze. Perché si corre il rischio che le
logiche mondane non riconosciute e chiamate per nome, che
accogliamo e coltiviamo a volte senza accorgercene, alla fine
offuschino la bellezza del volto di Cristo e possono togliere forza al dono
della grazia che abbiamo ricevuto, che dobbiamo coltivare e custodire
per poi offrirlo, ma non svenderlo: “la grazia € a caro prezzo soprattutto
perché e costata cara a Dio, perché gli @ costata la vita di suo Figlio
usiete stati riscattati a caro prezzon (1Cor 6,20) e perché non puo essere
a buon mercato per noi cio che e costato caro a Dio. E' grazia
soprattutto perché Dio non ha ritenuto troppo elevato il prezzo di suo
Figlio per la nostra vita, ma lo ha dato per noi. Grazia a caro prezzo e
l'incarnazione di Dio” (D. Bonhoeffer, Sequela).

Insieme a questo atteggiamento occorre ravvivare la chiamata per tutti
ad una vera conversione.

La prima parola che lo Spirito dice alla nostra Chiesa, mi sembra sia
“spiritualita”

Lo Spirito ci sollecita a interrogarci sulla qualita della vita spirituale nelle
nostre comunita. E qui possiamo cogliere due aspetti.

1.Da una parte le comunita non rispondono sempre al bisogno di
spiritualitd che c'e nel cuore delle persone, magari sopito, nascosto,
sepolto, ma c'e. Condivido con tutti un'indagine dell’Osservatorio
Giovani dell'lstituto Toniolo condotta da Paola Bignardi nello scorso
ottobre 2023. | giovani intervistati nell’ambito della ricerca sono
pressoché unanimi nel ritenere che la vita cristiana non & spirituale. E
per questo che hanno deciso di rivolgersi ad altre esperienze, per
trovare luoghi e contesti in cui la loro domanda potesse essere
soddisfatta. Da queste affermazioni si rimane molto colpiti: com’e
possibile non cogliere il potenziale spirituale della vita cristiana?e Certo
occorre interrogarsi su che cosa i giovani stanno cercando, ma anche
fare un esame di coscienza sulla qualita spirituale delle esperienze che
vengono vissute e proposte dalle comunita cristiane: forse il loro

5



attivismo impedisce di cogliere un'anima che, se resta troppo implicita,
non riesce a rivelarsi. Un teologo e filosofo ceco Thomas Halik scrive: “la
sfida principale per il cristianesimo di oggi € il cambiamento di rotta
dalla religione alla spiritualita. Mentre le forme istituzionali della religione
fradizionale ricordano sotto molti aspetti I'alveo di un fiume quasi in
secca, l'interesse per la spiritualita di ogni tipo sembra una piena in
precipitosa crescita che sfonda i vecchi argini € scava nuovi percorsi”
(Pomeriggio del cristianesimo, Vita e Pensiero, Milano 2022, p. 191).

2. Dall’altra parte la fede creduta, celebrata all'intferno delle comunita
non si fraduce sempre in uno stile che sia capace di accendere nel
cuore di chi € lontano il desiderio di Dio, con una testimonianza forte e
credibile da parte dei cristiani che € un gesto di “prima
evangelizzazione” come richiamava San Paolo VI nella “Evangeli
nuntiandi” : “la buona novella deve essere proclamata mediante la
testimonianza, Ecco: un cristiano o un gruppo di cristiani in seno alla
comunita di vuomini nella quale vivono, manifestano capacita di
comprensione e di accoglimento, comunione di vita e di destino con
gli altri, solidarieta con gli sforzi di tutti per tutto cio che e nobile e buono.
Ecco, essi irradiano in maniera molto semplice e spontanea la fede in
alcuni valori che sono al dila dei valori correnti e la speranza in qualche
cosa che non si vede e che non si oserebbe immaginare. Allora con
tale testimonianza senza parole, questi cristiani fanno salire nel cuore di
coloro che li vedono vivere domande irresistibili: perché sono cosie
Perché vivono in tal modo?2 Che cosa li ispirae Perché sono in mezzo a
noi¢ Ebbene una tale testimonianza € gia una proclamazione silenziosa,
ma molfo forte ed efficace della Buona Novella. Vi € qui un gesto di
prima evangelizzazione” (n.21).

E da questo riferimento cogliomo la seconda parola che lo Spirito
pronuncia sulla nostra Chiesa: comunione in vista della testimonianza.

Quale cammino?

I cammino che si apre € un ritorno alle origini evangeliche perritrovare
la freschezza e la genuinitd della fede, personale e comunitaria.
Occorre ritornare all’essenziale del nostro essere, ritrovare lo specifico
delle nostre comunita, riaffermando con forza il valore alto della
spiritualita, affinche le nostre comunita siano sempre piu, o diventino,
luoghi autentici di incontro con Dio che entra in relazione, “parla nella
Parola” e opera nei Sacramenti. E' la riscoperta di una spiritualita che
non sia un emozionalismo, ma sia relazione viva con il Signore Gesu che
e Signore, ispira e guida la comunita e che nella comunita attende ogni
vomo e ogni donna che desiderano incontrarlo. Papa Francesco

6



afferma “la vita spirituale non € una tecnica a nostra disposizione, non
e un programma di benessere interiore che sta a noi programmare. No.
La vita spirituale E la relazione con Dio, il Vivente, irriducibile alle nostre
categorie...E’ una maniera molto bella di entrare in una relazione veraq,
sincera, con la sua umanita, con la sua sofferenza, anche con la sua
singolare solitudine. Con lui, che ha voluto condividere fino in fondo la
suq vita con noi... Ci fa tanto bene imparare a stare con lui, stare col
Signore, imparare a stare col Signore” (16 Novembre 2022) .

Papa Benedetto XVI parlava di un ritorno alle sorgenti per ripartire dal
principio. Gid nel 1969 delineava "“un processo lungo, ma quando futto
il travaglio sara passato, emergera un grande potere da una Chiesa piu
spirituale e semplificata. A quel punto gli uomini scopriranno di abitare
un mondo di indescrivibile solitudine e avendo perso di vista Dio,
avvertiranno I'orrore della loro poverta. Allora, e solo allora, vedranno
quel piccolo gregge di credenti come qualcosa di tofalmente nuovo:
lo scopriranno come una speranza per se stessi, la risposta che avevano
sempre cercato in segretfo”.

Tornare dunque al principio. Ma il principio cos’@€? Non sono tecniche,
attivita, metodi. Il principio e il Maestro! Forse & I'affermazione piu ovvia,
ma spesso proprio perché ovvia diventa quella piu scontata e
frascurata.

Allora il cammino per tutti € ripartire dal Maestro e contemplare come
Lui ha voluto la Chiesa che e Sua: posta nelle nostre mani, ma sempre
Sua. Recuperare la consapevolezza che “la Chiesa € Sua” ravviva in
noi il santo timore riguardo le cose di Dio e I'attenzione ad accogliere
cio che e di Dio, senza impossessarsene, senza operare manipolazioni,
personalizzazioni e appropriazioni indebite. Siaomo chiamati tutti a
riscoprire il Vangelo, non darlo per scontato, per conosciuto e che
ormai deve parlare alla vita degli altri e non piu alla nostra. Se perdiamo
questa dimensione, se la trascuriomo o la bypassiomo, diventiamo
esperti di cose religiose, mentre siamo chiomati ad essere “uvomini di
fede”, nella sua accezione di “fedeli al Maestro”. Occorre rimettere
Gesu davvero al centro e porsi in atteggiamento di imitazione di Lui.

Guidati dal Vangelo

Come gid accennato, la spiritualitd non e seguire tecniche, metodi,
esperienze spiritualeggianti, ma entrare sempre in una relazione con il
Signore, contemplarlo e lasciarsi trasformare, per divenire capaci fare
come Lui, di esprimere Lui. In questo movimento del’animo, la
spiritualita ci fa riscoprire la dimensione del monte, luogo essenziale al

7



quale tornare. Gesu stesso € colui che orienta |'attenzione verso |l
monte, dove Lui stesso si ritirava per lasciare che il Padre “informasse”,
desse forma alle parole e alle opere da compiere, affinchée la Sua vita
fosse riflesso del Padre (cfr. Gv.14,9-10).

L’evangelista Marco scrive: “Gesu chiamo i discepoli perché stessero
con lui e per inviarli” (3,14). E necessario tornare a “stare” nella veritd,
senza condizioni, abbandonando la fretta o la preoccupazione del fare
(fosse anche in nome di Dio). E’ difficile perché la tentazione di andare,
di sapere cosa fare, di organizzare € sempre alle porte della nostra vita.
E Gesu nel vangelo di Giovanni richioma I'importanza del “rimanere”
(cfr. 15,4 seqg.) e possiamo che dire che arriva all’estremo quando
afferma “senza di me non potete far nulla”(v.5). La dimensione
essenziale del discepolato e quindi della comunita € “stare” per
ascoltare la Parola, che rende poi autentico e fruttuoso I'andare, anzi
I'“essere inviati”. Se manca questo momento direlazione con il Signore,
se lo si da per scontato ogni andare (che si esprime in progetti,
esperienze, iniziative, cammini) rischia di essere vano e di non dire nulla
e di non portare frutto.

E' dura ammetterlo, ma forse in fante cose che sifanno non € detto che
ci sia la presenza autentica di Dio, perché sono cose decise da noi
senza lasciare lo spazio e I'iniziativa a Dio. E qui c’'e da fare i conti con
una parola esigente: “un giorno verrete e mi direte: Signore nel tuo
nome abbiamo profetato, nel tuo nome abbiamo cacciato demoni e
compiuto molti miracoli. lo pero dichiarero: “non vi ho mai conosciuti,
allontanatevi da me, voi operatori di iniquitd. Percio chiunque ascolta
queste mie parole...” (M1.7,22-24). Per stare, per ascoltare, per
accogliere quanto ascoltato occorre calma e silenzio.

Altra dimensione essenziale della vita spirifuale infesa come relazione €
'Eucaristia, dove il Signore stesso opera. Occorre avere il coraggio di
ritornare con forza e decisione a queste sorgenti del nostro essere,
perché da questo nasce |'altro frutto importante che € I'altra parola
che vorrei richiamare: la comunione.

Lo scandalo

Manca oggi la comunione o quanto meno é faticosa. E anche qui
occorre il coraggio della verita, che I'esperienza pastorale ci consegna.
Sappiamo come spesso non c'eé comunione tra comunita e Chiesa
diocesana, tra comunita di uno stesso territorio, all'inferno delle
comunita fra pastori, laici, fra gruppi. La mancanza di comunione

8



assume e si esprime in molte forme sia a livello personale, comunitario e
tra comunita: I'autoreferenzialita (importante e valido € solo cio faccio
io), il disinteresse (il lavoro, la proposta il cammino dell’altro non mi
riguarda), la critica sterile (sfo alla finestra e senza coinvolgermi vedo
dove cio che non va), la riserva mentale (ascolto, magari anche
acconsento dinanzi, ma tanto continuo a fare come dico, penso io e
come ho sempre fatto), la competitivitd (devo mostrare che io sono
migliore). Se non abbiamo il coraggio di chiamare per nome e cogliere
in modo sano lo scandalo di queste dinamiche, nulla potrd cambiare e
dobbiamo confrontarci con questa parola “Vi esorto pertanto, fratelli,
per il nome del Signore nostro Gesu Cristo, ad essere tutti unanimi nel
parlare, perché non vi siano divisioni fra voi, ma siate in perfetta unione
di pensiero e d'intenti. Mi e stato segnalato infatti a vostro riguardo,
fratelli, dalla gente di Cloe, che vi sono discordie tra voi. Mi riferisco al
fatto che ciascuno di voi dice: «lo sono di Paoloy, «lo invece sono di
Apolloy, «E io di Cefan, «E io di Cristoln. Cristo e stato forse diviso2” (I Cor.
1,10-13). Questa dice la verita del nostro agire!

L'essenziale intreccio

Con voi mi pongo alcune domande: cos’e la comunione? Quando si
puo parlare di comunione? Quali le condizioni per una autentica
comunione?

Possiamo frovare la risposta ancora una volta tornando alla Parola, al
vangelo di Giovanni al capitolo 10 dove Gesu si definisce “buon
pastore”. Nel brano cogliomo alcune suggestioni importanti anche per
la comunione. Comunione non & semplicemente stare nello stesso
luogo, occupare lo stesso spazio, condividere gli stessi progetti,
nemmeno avere gli stessi ideali. C'e un di piu al quale anche qui
occorre tornare perché tutto questo (programmi, luoghi) ha la funzione
di “recinto”. Dentro il recinto ci sono le pecore, ma non ancora Il
gregge. Cosa costituisce le pecore in un gregge¢ La relazione di
ciascuna con il pastore, relazione di conoscenza profonda, di infimita
con Colui che come scrive Giovanni: “il Pastore conosce le pecore una
ad una...le chiama per nome ed esse lo seguono, ascoltano lo sua
voce"(cfr vv.33.4.14). Allora le pecore si scoprono gregge in quanto
riunite intforno allo stesso Pastore e unite tra loro dalla relazione che
ciascuna di esse ha con Lui. Comprendiamo come la comunione non
si decide a tavolino, non si sceglie, non puo essere il frutto di uno sforzo
umano, né I'obbedienza ad un progetto. E' di piu: € il frutto di una
relazione intima con il Pastore che parla, che conduce ai pascoli e



come “pasto-re”, dona il pasto, cioe si fa Lui stesso pasto, cibo per il
gregge.

Allora dalla spiritualita, intesa come relazione profonda con il Signore,
viene il frutto di una vera comunione.

Un’esperienza di conferma

La grande sfida che € offerta a tutti, il cammino da compiere, ci viene
dalla contemplazione di un altro brano significativo, dove spiritualita e
comunione sono esperienze legate in modo essenziale: I'una nasce
dall’altra. E' il cammino di Emmaus, due discepoli che portano i segni
di una fede arrivata al limite, una storia conosciuta nei minimi particolari
che perdo non basta per vivere la gioia e per essere in comunione,
perché si pud conoscere la storia, ricevere annunci, ma stare nella
stessa situazione dirassegnazione dei due. La fede per essere vera deve
condurre inevitabilmente all'incontro, a vedere il Signore. | due hanno
preso le distanze anche dalla comunita di Gerusalemme, da quei
discepoli con i qualinon ci sono piu motivi per stare insieme. Il cammino
si converte e diventa esperienza dove lo sconosciuto diventa |l
protagonista nel Suo illuminare con la Parola che fa ardere il cuore e
nel celebrare la Cena con intensitd che permette agli occhi di aprirsi e
riconoscerlo: “si aprirono loro gli occhi e lo riconobbero” (24,31) e “non
ci ardeva forse il cuoreg” (24, 32).

La spirifualita: € opera di Gesu risorto nella vita di fede stanca, delusa,
smorta e disperata. E' opera di Colui che con la Parola tocca il cuore e
nell’Eucaristia si svela e si fa riconoscere. L'esperienza fa nascere la
rinnovata comunione: i due si convertono, tornano a Gerusalemme e
condividono con gli altri quanti vissuto. La comunione trova motivo nella
condivisione dell’esperienza di ciascuno con il Risorto.

Come avete ascoltato ho voluto questo intervento con il rilancio di
queste due dimensioni essenziali: la spiritualita e la comunione. Ed ho
scelto di riferirmi non a Documenti, ma alla parola di Dio perché credo
questo nosiro stare insieme oggi e pensare la Convegno non sia un
semplice organizzare, ma possa essere gia un momento spirituale per
noi, un esercizio di ascolto di cio che Dio chiede oggi alla “Sua” Chiesa
di Tivoli e di Palestrina dentro la quale noi siamo.

Alla luce del Cammino sinodale

II Cammino sinodale ben si inserisce in questo cammino perché la
domanda di fondo possiamo intenderla semplicemente cosi: qual e il
nostro cammino di Chiesa?

10



E forte € il richiomo alla comunione. Papa Francesco ha usato
I'immagine dell’ orchestra sinfonica per descrivere I'essere della Chiesa.
“Una sinfonia vive della sapiente composizione dei timbri dei diversi
strumenti: ognuno da il suo apporto, a volte da solo, a volte unito a
qualcun altro, a volte con tutto I'insieme”. La diversita € necessaria, e
indispensabile. Ma ogni suono deve concorrere al disesgno comune. E
per questo e fondamentale I'ascolto reciproco: ogni musicista deve
ascoltare gli altri. Perché se uno ascoltasse solo se stesso, per quanto
sublime possa essere il suo suono, non giovera alla sinfonia; e lo stesso
avverrebbe se una sezione dell’orchestra non ascoltasse le alfre, ma
suonasse come se fosse da sola, come se fosse il tutto. E il direttore
dell’orchestra e al servizio di questa specie di miracolo che ogni volta e
I'esecuzione di una sinfonia. Egli deve ascoltare piu di tutti gli altri, e nello
stesso tempo il suo compito € aiutare ciascuno e tutta I'orchestra a
sviluppare al massimo la fedelta creativa, fedelta all’'opera che si sta
eseguendo, ma creativa, capace di dare un’anima a quello spartito,
di farlo risuonare nel qui e ora in maniera unica. Ci fa bene rispecchiarci
nell'immagine dell’orchestra, per imparare sempre meglio ad essere
Chiesa sinfonica e sinodale nella consolante fiducia che abbiamo
come maestro lo Spirito Santo — Lui € il protagonista —: maestro interiore
di ognuno e maestro del camminare insieme. Lui crea la varieta e
I'unita, Lui € la stessa armonia”.

Verso il Convegno

Come gia accennato il Convegno si pone in continuitd con quanto
auspicavo per questo anno pastorale 2023-2024 con la Lettera “Perché
il cuore arda” dove il richiamo alla dimensione spirituale € centrale.

E allora accogliamo le due parole che lo Spirito dice alla Chiesa di Dio
che & in Tivoli e in Palestrina: spiritualita e comunione, che uniomo
insieme: dalla_spiritualita la vera comunione! (pofremo aggiungere:
portatrici di speranza?).

Questo credo che rendera la nostra Chiesa profetica, che non parla di
Dio ma lascia parlare Dio, che non elargisce ricette, proclami, precetti
morali, ma sa abitare la storia e offrre una proposta davvero
alternativa, segno di contraddizione, custode umile, attenta, fedele
dell’'unica Verita. Siamo in un tempo nel quale c’e la cultura debole e
fluida, il relativismo dei valori, la dispersione, un fempo nel quale € in crisi
la capacita di stare insieme, dilagano I'egoismo, la solitudine, si coglie
I'incapacita di amare in modo vero, forte e stabile, tutto e ridotto alla
semplice dimensione materiale, alla consumazione di eventi e alla
soddisfazione di istinti. E' una storia difficile, ma €& la nostra storia, e la

11



storia dove siamo messi dal Signore, € la storia dove ci giochiamo
I'unica possibilitd di vita che abbiamo. E dove ci giochiamo anche |l
futuro eterno!

Cosa fare? Siamo dinanzi ad una scelta che offre fre possibilita:
1.diventare anestetizzati, disinteressati, dentro le nostre comunitd a
porte chiuse per paura;

2.continuare a dare ricette, a fare proclami, a emettere precetti
moraleggianti del “si deve fare”, abbassando il livello della proposta,
annacquando il messaggio per avere numeri al seguito;

3.scegliere la via piu arduaq, tipica del profeta: stare dentro la storia e
con la vita annunciare la Verita di Dio, accogliendo il prezzo che
questo potrd comportare, consapevoli che “noi predichiamo Cristo
crocifisso, scandalo per i Giudei, stoltezza per i pagani; ma per coloro
che sono chiamati, sia Giudei che Greci, predichiamo Cristo potenza
di Dio e sapienza di Dio. Perché cio che e stoltezza di Dio e piu
sapiente degli uvomini, e cio che e debolezza di Dio e piu forte degli
vomini” (I Cor. 1,23-25)

Il profetismo al quale siamo richiomati come Chiesa, non € parlare di
Dio, ma far parlare Dio con la nostra vita ecclesiale .

Allora :

-domina il relativismo? La parola sard vivere con coerenza la parola
del Vangelo

- c'é incapacita di stare insieme? La parola piu efficace sard la
testimonianza di uno stare insieme nel nome di Gesu;

-dilaga I'egoismo? La parola piu credibile sara lo stile dell’attenzione
concretq, attenta e rispettosa dell’altro.

- c'eé l'incapacita di amare? Ecco allora che la risposta € amare in
nome di Gesu.

- c'e una dimensione materiale: la risposta € risvegliare la vita nello
Spirito.

Solo questo ci rendera profetici.
Tutto il resto saranno idee, teorie, tentativi umani che con porteranno
ad alcun risultato.

Dietrich Bonhoeffer affermava il bisogno di ascoltare la Parola prima
ancora di annunziarla perché I'ascolto dell’altro € un primo gesto di
riconoscimento e di amore per lui: “i cristiani, soprattutto quelli

12



impegnati nella predicazione...dimenticano che I'ascoltare potrebbe
essere un servizio pivu importante del parlare...chi non sa piu ascoltare il
fratello, prima o poi non sara nemmeno capace di ascoltare Dio. Qui
comincia la morte della vita spirituale, e alla fine non rimane alfro che
un futile chiacchiericcio religioso, quella degnazione pretesca, che
soffoca tutto il resto sotto un cumulo di parole vuote” (“Vita comune, |l
libro di preghiera della Bibbiap. 75).

Siamo alle soglie del Giubileo e possiamo fare nostro il richiomo di San
Giovanni Paolo Il nella Lettera Apostolica “Tertio millennio adveniente”
dove richiamava anch’egli un ritorno alle origini, cioe mettere al centro
Gesu Cristo per proporlo in modo efficace agli uomini nel nostro fempo.
Si parlava di nuova evangelizzazione, che forse ancora non € diventata
vecchia, ma resta sempre “nuova” e quindi ancora da iniziare.

+ Mauro Parmeggiani
Vescovo diTivoli e di Palestrina

13



