A CURA DI ADRIAN DOM LUPU

Discernere nella Chiesa
e distinguere i fori

Quando si esercita una missione di formatore di futuri sacerdoti, discernere
attentamente la chiamata di Cristo non puo essere una materia opzionale, perché si
tratta di scelta di vita e di accoglienza di una chiamata del Signore. Discernere
costituisce, per questo motivo, una delle missioni piti importanti affidate al seminario. E
questo discernimento si svolge sempre a due livelli: personalmente (per personale) e in
Chiesa (per ecclesiale).

Il contesto della formazione al seminario é il punto di partenza delle riflessioni che
seguono, ma il loro contenuto potrebbe essere utile in altri luoghi della Chiesa.

INTRODUZIONE: ALL'INIZIO ERA IL DISCERNIMENTO

Prima di affrontare formalmente la definizione e la distinzione dei fori, non perdiamo di
vista che nel seminario ci troviamo in una prospettiva di discernimento vocazionale: un
approccio particolare, da operare nella fede, secondo il Vangelo, per scoprire cio che il
Signore si aspetta veramente da ciascuno, a cosa ognuno é veramente chiamato.

Discernere, letteralmente, é separare (latino discerno), vale a dire distinguere tra cio che
€ buono e cio che non lo ¢&; tra cio che viene dallo Spirito del Signore e cio che viene da
un interesse umano, anche da un capriccio, ecc. Da notare, tra l'altro, che all'inizio del
libro della Genesi, I'atto creatore di Dio & un atto di separazione (1). Da un punto di vista
biblico, discernere é quindi anche creare, é fare e accogliere il nuovo.

Il discernimento é necessario nel campo delle vocazioni e delle scelte di vita. Ed € a causa
di questa necessita che c'¢, al servizio del discernimento, fors e distinzione dei fors.

Per cominciare, rivediamo al piu fondamentale: Gesu, Parola di Dio (1), prima di spiegarci
sulla nozione di for (ll), per concludere con alcune parole sulla deontologia nella Chiesa

(1.
I.- GESU, PAROLA DI DIO NEL VANGELO

Nel Vangelo, Gesu discerne e invita a discernere. Per questo, tiene parole e compie atti
che, come credenti e piu in particolare come incaricati di discernere nella Chiesa, abitano
quotidianamente la nostra vita spirituale.

Nei racconti evangelici, Gesu & presente come portatore di una Buona Novella. Non solo
esprime questa Buona Novella verbalmente, ma inoltre compie segni, miracoli legati al



A CURA DI ADRIAN DOM LUPU

suo messaggio, in particolare guarigioni. Gesui pronuncia parole e compie gesti
adottando un atteggiamento e comportamenti coerenti tra dirlo e farlo, come i profeti.
E esorta i suoi discepoli a fare lo stesso.

Prendiamo, senza esclusiva, alcuni esempi di questa coerenza, realizzata da Gesu, o
attesa da lui nelle posture dei suoi discepoli. Matteo 7, 1-2: “Non giudicate, per non
essere giudicati; dalla misura in cui misurate, vi misureremo”; Matteo 9, 36: “Vedendo le
folle, Gesu fu afferrato di compassione verso di loro perché erano sconvolte e abbattute
come pecore senza pastore”; Marco 10, 15b: “Chi non accoglie il regno di Dio nella
maniera di un bambino non vi entrera”; nell’'episodio dell'uomo ricco, in Marco 10, 21a:
“Gesu mise lo sguardo su di lui, e lo amo"; ecc. Si tratta prima di tutto di adottare
comportamenti conformi al Vangelo. E se c'e, implicitamente, a rischio dell'anacronismo,
una “deontologia” nella postura di Gesu stesso o in quella che si aspetta dai discepoli, &
perché si tratta di annunciare il Regno di Dio, e questo annuncio dovrebbe essere una
Buona notizia per i destinatari. Questa “deontologia” ha quindi una finalita: I'annuncio
della salvezza in verita.

Il.- COSA SI CHIAMA "Foro"?

Il sostantivo “foro” deriva dal latino forum, che significa “tribunale”, “luogo del
giudizio”. Un termine che & quindi naturalmente in uso nell'attivita giudiziaria, per
esprimere in particolare la competenza amministrativa. Ad esempio: tale caso é di un
tale tribunale, di un tale foro, cioé di tale competenza; é del foro (della competenza) del
tribunale il conoscere i reati. Oppure: tale procedura di nullita del matrimonio é il foro
di tale ufficialita a causa del domicilio della parte ricorrente. Ecc.

Nel seminario si distinguono comunemente due fori (2) (due luoghi di “giudizio (3)"): il
foro interno (A) e il foro esterno (B).

A.- Per interno

Al seminario, ma anche, piu in generale, in molte situazioni ecclesiali e pastorali che
richiedono discernimento, la componente personale & fondamentale. La singolarita della
persona, nella sua liberta, nella sua integrita, nel suo cammino, nella sua propria
vocazione, & imperativamente da rispettare. In una parola: la liberta della persona é una
necessita in materia di discernimento spirituale o vocazionale. E per questo motivo che
esiste un foro interno, il foro del segreto, distinto dal for esterno. In pratica, cio che viene
detto e scambiato al foro interno appartiene solo alla persona singolare e al suo
accompagnatore o confessore, che é tenuto al secreto assoluto; quest'ultimo non ha il
diritto di uscirne (4).

E necessaria una piccola osservazione di attenzione: spesso, nella conversazione comune,
una tendenza é quella di limitare il for interno al solo segreto della confessione. Tuttavia,
la Chiesa distingue due luoghi di for interno, che si trovano nel seminario: il for interno
extra-sacramentale (1) e il for interno sacramentale (2).



A CURA DI ADRIAN DOM LUPU

1.- Per interno extra-sacramentale

E il foro interno dell'accompagnamento spirituale (o, per parlare classicamente, della
direzione spirituale). Nell'accompagnamento spirituale, cio che viene mirato é il
discernimento a lungo termine: traiettoria, percorso di conversione, progressioni nel
tempo, eventualmente in uno specifico obiettivo vocazionale.

2.- Per interno sacramentale

Questo é quello che chiamiamo, per farla breve, il segreto della confessione. Il penitente
si presenta al confessore, che é in qualche modo un orecchio del Signore, per riconoscersi
peccatore e confessare le sue colpe nella speranza di ottenerne I'assoluzione ed entrare
nella riconciliazione ecclesiale. Nel foro interno sacramentale, il penitente non racconta
tutta la sua vita: si riconosce umilmente peccatore (contrizione) e confessa i suoi peccati
alla luce dell'amore di Dio. Per confrontare con il lungo corso del for interno extra-
sacramentale, siamo qui in una logica di breve durata, a meno che la penitenza non sia
lunga e richieda di essere accompagnata, il che é piuttosto raro.

3.- In entrambi i casi

Cio che differenzia queste due modalita dal for interno é il loro rispettivo oggetto e
contesto, non il contenuto in sé delle parole.

In entrambe le forme di for interno, il segreto rimane di rigore, & inviolabile. E ab-soluto
dalla parte dell'accompagnatore spirituale come del confessore. Una questione
fondamentale &, ricordiamolo, la liberta della persona.

B.- Per esterno

La vocazione e la vita spirituale di qualcuno si inseriscono in un contesto: quello del semi-
nario, quello di una comunita religiosa, e anche, piu in generale, quello della grande
comunita di fede che é la Chiesa stessa. Discernere richiede di prendere in considerazione
questo contesto spazio-temporale, cioé luoghi, spazi; e una storia, una temporalita,
periodi e momenti concreti.

Da questo punto di vista, trattandosi di una responsabilita della Chiesa stessa, il for
interno extra-sacramentele non puo essere I'unico luogo del discernimento vocazionale.
Da qui il for esterno. Il foro esterno riguarda luoghi diversi dall'accompagnamento
spirituale e dalla confessione.

Ma questo non significa, tuttavia, che tutto cio che non rientra nel for interno debba
essere pubblicato, divulgato nei social network o alimentare i pettegolezzi. Non solo il
for esterno non vieta la discrezione, ma anche, bisogna sempre definire la relazione tra i
due fori in funzione del contesto ecclesiale: il for interno & determinato dal suo rapporto
al foro esterno, e viceversa. Un semplice esempio: quando il consiglio del seminario é
portato - questo é il suo ruolo - a pronunciarsi sulle attitudini (5) di questo o quel
candidato al ministero presbiterale, solo I'accompagnatore é tenuto a tacere, e a tacere
assolutamente perché, ancora una volta, il foro interno é il foro del segreto. Gli altri



A CURA DI ADRIAN DOM LUPU

membri, invece, si scambieranno tra loro. C'é quindi, nel rapporto tra questi due fori, ma
solo in questo rapporto, un for esterno relativo.

Solo in questo rapporto, perché il segreto del consiglio esiste anche in quanto tale,
istituzionalmente, e deve essere rispettato. Quindi, anche se non é I'accompagnatore o
il confessore di questo o quel seminarista, questo o quel membro del consiglio non
riportera a tavola o nei corridoi cio che é stato scambiato in consiglio. In altre parole,
c'e, rispetto alla comunita e piu in generale rispetto alla Chiesa, un foro interno non
individuale, relativo a una specifica missione comune del consiglio, anche se,
rigorosamente all'interno dell'istanza, esiste anche un proprio foro esterno.

Questo esempio del consiglio del seminario puo aiutarci a distinguere, in qualsiasi altro
instance, cosa verra detto all'esterno e cosa sarai tu.

I1l.- DEONTOLOGIA (6)

La distinzione dei fori porta naturalmente una riflessione sulla deontologia, di cui
proponiamo elementi di definizioni (A) e poi alcune regole (B).

A.- Definizioni

Alcuni chiarimenti sul discernimento e la discrezione (1) portano naturalmente a regole
etiche (2).

1.- Discernere e discrezione

Abbiamo voluto dimostrare che discernimento e deontologia vanno di pari passo.
Torniamo rapidamente all'etimologia della parola “discernimento”. E interessante
notare ora che il latino discerno (discerner) é della stessa radice del sostantivo discretio,
in francese "discerncement”. Il discernimento ha quindi a che fare con la discrezione.

In diritto canonico, il sostantivo discernimento traduce in modo abituale, in francese, il
latino discretio (distinzione, separazione, giudizio) operazione necessaria al
discernimento: discernere cio che é essenziale da cio che non lo &, separare I'importante
dal futile, dare priorita a cio che ci viene detto, affidato, in ordine di importanza. Secondo
noi, non c'é discernimento serio senza gerarchizzazione, o aiuto alla gerarchizzazione,
dei valori.

2.- Deontologia

| dizionari della lingua francese definiscono cosi la deontologia: “1. Teoria dei doveri, in
morale. 2. Insieme dei doveri che impone ai professionisti I'esercizio della loro
professione (7). ». Questa definizione & abbastanza ampia, e propone due assi (che non
sono impermeabili tra loro): un asse etico da un lato, che interroga i comportamenti
umani; un asse pratico dall'altro, che sollecita i nostri modi di procedere, i nostri metodi
di lavoro e anche, piui in generale, le nostre attivita.



A CURA DI ADRIAN DOM LUPU

Nella nostra presentazione, teniamo implicitamente e costantemente conto di questi
due assi.

E inoltre possibile dare dell'etica una definizione paradossale (in negativo): I'etica & cid
che ci vieta di dire o fare. La deontologia riguarda infatti I'espressione orale e scritta, ma
anche, piu in generale, l'insieme dei comportamenti e delle condotte. Cio é
particolarmente importante nel contesto ecclesiale: alcuni comportamenti sono
conformi al Vangelo, altri no; quando si é al servizio della Chiesa, la carita, imperativo
centrale, costituisce un criterio importante nella pratica delle regole di deontologia.

In pratica, precisamente, I'etica € un insieme piu o0 meno rigoroso di regole riconosciute
necessarie per il rispetto dell'altro; si tratta di stare nella giusta distanza (castita (8)) e
delle persone, e delle situazioni; una tale distanza consente un'altezza di vista e,
attraverso questo, un giusto discernimento. Per questi motivi, in alcune professioni
(medici, avvocati, ...) la deontologia é codificata e ha valore giuridico.

B.- Regole di deontologia

La nozione di deontologia puo essere declinata in modo graduale, dal meno restrittivo
al piu restrittivo, distinguendo prima la discrezione (1), poi il dovere di riserva (2), infine
il segreto (3).

1.- Discrezione

La discrezione, che presuppone la virtu della prudenza, facilita I'esercizio del
discernimento. In sostanza, é il minimo esigibile di ogni fedele nei confronti degli altri.
Presuppone un atteggiamento spirituale fondatore di comportamenti etici. La
discrezione & un modo di vivere la castita, nel vero senso del termine, cioé mantenere la
“giusta distanza” dagli altri.

La discrezione, quando si agisce come carica, é il dovere permanente di attenersi a cio
che é richiesto dalla funzione. Il che presuppone di esserne consapevole. La discrezione
si coniuga con posture da avvicinare all'atteggiamento di Gesu ritratto nei racconti
evangelici: compassione, empatia, ecc.

2.- Dovere di riserva (privacy)

Il dovere di riserva, che, come parte della nostra riflessione, possiamo chiamare anche
riservatezza, € a meta strada tra discrezione e segretezza. Non solo implica una
discrezione di principio, ma costituisce anche un dovere di cui bisogna sempre essere
consapevoli e al quale non si dovrebbe derogare nell'ambito di una responsabilita
ecclesiale. Concretamente, il dovere di riserva & necessario, ad esempio, quando un
progetto é in fase di elaborazione e svelarne troppo rapidamente alcuni aspetti rischia
di danneggiare I'azione o impedire il successo del progetto.

Questo dovere di riserva puo applicarsi ad atti o decisioni per i quali non si deve suggerire
che un'opinione personale singolare sia un principio universale. Il dovere di riserva é
eventualmente richiesto per proteggere le istituzioni e il loro funzionamento. Puo anche



A CURA DI ADRIAN DOM LUPU

essere definito in modo paradossale, in negativo: € il dovere di non usare la propria
funzione per divulgare opinioni personali; € I'insieme di cio che non ci si permette di
comunicare agli altri, sia attraverso la parola, con la scrittura o con qualsiasi altro mezzo.

3.- Segreto

Il segreto é il livello piu rigoroso delle regole etiche. Ma il segreto puo essere relativo -
vale a dire riguardare solo un elemento di un insieme piu ampio (ad esempio una stanza
di un file), o riguardare solo una persona o solo poche persone di un gruppo - o assoluto.

In genere, il segreto é relativo quando é chiamato ad essere revocato in un dato
momento, ad esempio nel caso di un documento sotto embargo.

Il segreto é assoluto quando non deve mai essere rivelato, indipendentemente dal campo
in cui si applica il suo principio (per interno, segreto degli atti contenuti nei registri, ecc.).
Cio che é suscettibile di danneggiare la reputazione delle persone o la loro liberta é
generalmente un segreto assoluto. Il segreto assoluto é richiesto in aree particolari e
situazioni diverse: la confessione nell'ambito del sacramento, o anche la direzione
spirituale, aree in cui, per la Chiesa, romperlo costituisce una colpa grave; grave, perché
potrebbe macchiare la dignita o la reputazione (9) di questa o quella persona.

Il segreto é inoltre spesso necessario nel contesto di confidenze che ci vengono fatte
personalmente.

P. Hugues GUINOT
Diocesi di Sens & Auxerre

Cancelleria - Ufficio matrimoni

(1) Cf. Genesi 1, 3s.
(2) Cf. Nota della penitenzie apostolica sull'importanza del foro interno e l'inviolabilita
del sigillo sacramentale, 29 giugno 2019.

(3) Nel nostro contesto, & opportuno intendere la parola giudizio nel senso di
apprezzamento in vista di una decisione, e non di sentenza giudiziaria.
(4) Cf. Di seguito sulle regole di deontologia.
(5) 1l ruolo di un consiglio di seminario & quello di pro-nocer sulle attitudini (oggettive)
determinate dalla Chiesa, di dare un parere all'autorita ecclesiale competente. Il
discernimento (soggettivo) della vocazione stessa rientra in gran parte

nell'accompagnamento spirituale.
(6) Questa sezione riprende alcuni elementi presenti nella Lettera n. 2021-22 / 005.
(7) Le Petit Robert, edizione del 1993.

(8) La giusta distanza é quella che si chiama tradizionalmente, nella Chiesa, la castita:
“"Casta"” deriva dal latino castus: "tagliato”, cioé separato, che non si fonde. "Tagliato"
presuppone una separazione, quindi una distanza [...] il cui aggiustamento richiede un



A CURA DI ADRIAN DOM LUPU

lavoro costante. » (Luc CREPY, La fede alla prova dell'onnipotenza, Bruxelles e Parigi,
Lessius, 2021, p. 61.62)

(9) "Non é permesso a nessuno danneggiare in modo illegittimo la buona reputazione
degli altri, né violare il diritto di chiunque di preservare la propria privacy." (canone 220
CIC).



